

# الْفَرِيقَةُ الْعَالِيَّةُ

جذور وحوارات .. دراسات .. ونصوص

د. محمد عمارة



# الْجُرْيَةُ الْعَالِيَّةُ

جذور وحوارات .. دراسات .. ونصوص

دكتور

محمد عمارة



اسم الكتاب: **الفيزياء الفاتحة**

جذور وحوارات.. دراسات.. ونصوص.

المؤلف: دكتور/ محمد عماره

إشراف عام: داليا محمد إبراهيم

تاريخ النشر: الطبعه الأولى - يناير 2009

رقم الإيداع: 2007 / 15334

الترقيم الدولي: ISBN: 997-14-3924-3

الإدارة العامة للنشر 21 ش. أحمد عرابي، المهندسين، الجيزة

ت: 0233462576 - فاكس: 0233466434

البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: [publishing@nahdetmistr.com](mailto:publishing@nahdetmistr.com)

المطبع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة - السادس من أكتوبر

ت: 0238330296 - فاكس: 0238330289

البريد الإلكتروني للطبع: [press@nahdetmistr.com](mailto:press@nahdetmistr.com)

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش. كامل صدقي - المحلة -

القاهرة - ج. ب: 96 الفيالة - القاهرة

ت: 0225909827 - فاكس: 0225909895

مركز خدمة العملاء: 0225909827

البريد الإلكتروني لخدمة العملاء:

[customerservice@nahdetmistr.com](mailto:customerservice@nahdetmistr.com)

البريد الإلكتروني لإدارة البيع: [sales@nahdetmistr.com](mailto:sales@nahdetmistr.com)

مركز التوزيع بالاسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدي)

ت: 035462090

مركز التوزيع بالمنصورة: 13 شارع المستشرقين الدولي التخصصي

- متفرع من شارع عبد السلام عارف - مدينة السلام

ت: 0502221866

موقع الشركة على الانترنت: [www.nahdetmistr.com](http://www.nahdetmistr.com)



تأسست عام 1938

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا باذن كتابي صريح من الناشر

[ليس من طلب الحق فأخذ له]  
كم من طلب الباطل فأدركه  
علي بن أبي طالب

## المحتوى

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| 9  | مقدمة جديدة .. للطبع الجديدة    |
| 19 | كلمة                            |
| 23 | نقدیم                           |
| 25 | واقع المسلمين .. وأسبابه        |
| 29 | الهدف .. والسبيل إليه           |
| 39 | جماعة الجهاد                    |
| 43 | ولنا ملاحظات                    |
| 44 | أ - ميزات لفکر الجماعة          |
| 45 | ب - ملاحظات نقدية على فکرها     |
| 63 | نصوص فتوى ابن تیمیة             |
| 64 | 1 - دیار الإسلام وأهلها         |
| 65 | 2 - تثار مار دین                |
| 71 | وبعد                            |
| 73 | صورة غلاف كتاب [الفرضة الغائبة] |
| 75 | تقویم النص وتحقيقه              |
| 81 | مقدمة                           |
| 82 | هدیه ﷺ فی مکة                   |
| 82 | الإسلام مقبل                    |

|     |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 83  | الرد على اليائسين                                        |
| 85  | إقامة الدولة الإسلامية                                   |
| 85  | الدار التي نعيش فيها                                     |
| 87  | الحاكم بغير ما أنزل الله                                 |
| 89  | حكام المسلمين اليوم في ردة عن الإسلام                    |
| 91  | المقارنة بين التتار وحكام اليوم                          |
| 94  | مجموعة فتاوى لابن تيمية تفيد في هذا العصر                |
| 94  | ما هو حكم إعانتهم ومساعدتهم؟                             |
| 95  | حكم الجنود المسلمين الذين يرفضون الخدمة في جيش التتار    |
| 95  | حكم أموالهم                                              |
| 95  | حكم قتالهم                                               |
| 97  | هل قتالهم قتال بغي؟                                      |
| 98  | حكم من والاهم ضد المسلمين                                |
| 98  | حكم من يخرج للقتال في صفهم مكرهاً                        |
| 101 | آراء وأهواء                                              |
| 101 | الجمعيات الخيرية                                         |
| 101 | الطاعة والتربية وكثرة العبادة                            |
| 102 | قيام حزب إسلامي                                          |
| 103 | الاجتهاد من أجل الحصول على المناصب                       |
| 103 | الدعوة فقط .. وتكوين قاعدة عريضة                         |
| 104 | الهجرة                                                   |
| 105 | الانشغال بطلب العلم                                      |
| 107 | بيان أن أمّة الإسلام تختلف عن الأمم الأخرى في أمر القتال |
| 107 | الخروج على الحاكم                                        |
| 108 | العدو القريب والعدو البعيد                               |
| 109 | الرد على من يقول: إنّ الجهاد في الإسلام للدفاع فقط       |

|     |                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 111 | آية السيف                                                                 |
| 112 | إذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب                                         |
| 113 | مواقف المسلمين في القتال                                                  |
| 114 | المجتمع المكي والمجتمع المدني                                             |
| 114 | القتال الآن فرض على كل مسلم                                               |
| 115 | مراتب الجهاد، وليس مراحل الجهاد                                           |
| 116 | خشية الفشل                                                                |
| 117 | القيادة                                                                   |
| 118 | البيعة على القتال والموت                                                  |
| 119 | التحريض على الجهاد في سبيل الله                                           |
| 119 | عقوبة ترك الجهاد                                                          |
| 121 | شبّهات فقهية والرد عليها                                                  |
| 122 | أسلوب القتال المناسب                                                      |
| 123 | مخادعة الكفار فن من فنون القتال في الإسلام                                |
| 123 | أسلوب القتال في غزوة الأحزاب                                              |
| 123 | الكذب على الأعداء                                                         |
| 124 | تخطيطات إسلامية                                                           |
| 127 | نقطة هامة: جواز انغماس المسلم في صفوف الكفار إن كان في ذلك مصلحة المسلمين |
| 127 | الدعوة قبل القتال                                                         |
| 128 | جواز قيبيت الكفار ورميهم ، وإن أدى إلى قتل ذراريهم (الإغارة ليلاً)        |
| 129 | الكف عن قصد النساء والرهاق والشيوخ بالقتل                                 |
| 129 | الاستعانة بمشاركة                                                         |
| 130 | جواز قطع أشجار الكفار وتحريقها                                            |
| 131 | من خشي الأسر فله أن يستأسر وله أن يقاتل حتى يقتل                          |
| 131 | تنظيم الجيش المسلم                                                        |
| 132 | الأوقات التي يستحب الخروج فيها للغزو                                      |
| 132 | استحباب الدعاء عند لقاء العدو وأدعية القتال                               |

|     |                                                            |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 132 | أمر هام يجب التنبيه عليه: (الإخلاص في الجهاد في سبيل الله) |
| 135 | هناك من يتم استبعادهم عن الطريق                            |
| 136 | فتاوي الفقهاء في تنقية الصف                                |
| 137 | غزو رفقيه بمنع تأميره                                      |
| 139 | هذا الكتاب                                                 |
| 141 | مصادر الدراسة والتحقيق                                     |
| 143 | تقرير مقتني الجمهورية عن كتاب «الفرضية الغانية»            |

## مقدمة جديدة .. للطبعة الجديدة

كانت هزيمة سنة 1967م عيداً احتفلت به الصليبية الغربية واليهودية الصهيونية احتفالاً غير مسبوق ، باعتبارها هزيمة لـ«المشروع القومي العربي» ، الذي سعى إلى تحرير الأمة العربية من الغزو الاستعماريية الغربية الحديثة ، وإلى إعادة وحدة الأمة العربية التي جرأت وطنها مخططات الاستعمار الغربي ، بمعاهدة «سيكس - بيكو» سنة 1916م ، وبإقامة الكيان الصهيوني على أرض فلسطين سنة 1948م.

وباعتبار هذه الهزيمة بداية العلو اليهودي لشعب الله المختار ، وتحقيق الهيمنة الكبرى للكيان الصهيوني على وطن العروبة وعالم الإسلام ..

• لكن هؤلاء الذين انخرطوا في هذه الاحتفالات - الصارخة والمستقرة والمجونة - لم يدر بخلدتهم أن هذه الهزيمة لم تكن فقط هزيمة عسكرية للجيوش العربية على أرض سيناء وفلسطين والجولان .. وإنما كانت - في الجوهر والحقيقة - هزيمة لنماذج التحديث على النمط الغربي ، والتبعية والتقليد للغرب في طرق التقدم والنهوض .. أي هزيمة «لهم هم» « أمام «الإسلام» !

فالجرح الذي فتحته هذه الهزيمة في الوعي العربي والإسلامي قد تزف بقايا الثقة في هذه النماذج والفلسفات الغربية الوافدة - ليبرالية .. وشيوعية .. وقومية على النمط الغربي؛ ومن ثم توجه هذا الوعي العربي الإسلامي إلى «الذات»، يبحث عن «البديل الحضاري الإسلامي»، الذي زاحمه وسعت إلى تغييبه هذه النماذج الغربية الوافدة، على امتداد قرنين من الزمان، هما عمر الغزوة الغربية الحديثة لوطن العروبة وعالم الإسلام ..

لذلك - وكما تنبت «الأزهار» من بين «المجازر» - كانت هذه الاحتفالات المجنونة بهزيمة المشروع القومي العربي في حرب 1967م هي لحظة «ميلاد الصعود» للإسلامي واليقظة الإسلامية.. وتباور «اليقين» بأن النهوض لا بد أن يكون إسلاماً.. وأنه لا «حل» إلا بالرجوع إلى الإسلام.

\* \* \*

وبسبب من الدور المتميّز لمصر في المحيط العربي والإسلامي.. وبسبب من قيادتها وريادتها للمشروع القومي العربي - الذي ضرب في سنة 1967م.. وبسبب من عمق جرح الهزيمة في جسدها وعقلها ووجدانها.. وبسبب من الصراع الدامي الذي شهدته العلاقة بين قيادتها القومية وبين الحركة الإسلامية.. كان «الميلاد المدهش» لظاهرة «الجماعات الإسلامية» في الجامعات المصرية - في حقبة السبعينيات من القرن العشرين - تلك التي امتدت وتكاثرت وتعاظمت لتغطي مختلف الجامعات في وطن العروبة وعالم الإسلام، ممثلة أبرز ظواهر اليقظة والصحوة الإسلامية في ذلك التاريخ.

\* \* \*

لقد كان ميلاد ظاهرة الجماعات الإسلامية أشبه ما يكون برد الفعل، الذي تخلّق في فراغ غابت عنه - وغابت - قيادة الحركة الإسلامية في السجون والمعافي منذ نحو عشرين عاماً.. وهكذا بدأ شباب هذه الجماعات الإسلامية في البحث عن «دليل العمل» وعن «القيادة» للمشروع الإسلامي البديل..

وطوال عقد السبعينيات من القرن العشرين تواصل شباب الجماعات الإسلامية مع العديد من علماء الإسلام.. تلذموا على أيديهم، وأداروا معهم الحوارات الطويلة والعميقة في الجامعات والمساجد والمعسكرات.. ولقد لحقت قيادات الحركة الإسلامية بهذه الحوارات بعد الإفراج عنها من السجون سنة 1974م.. ليتمكنوا عن هذه الحوارات خياراً وطريقاً للتغيير في صفوف هؤلاء الشباب:

- 1- خيار التغيير السلمي، الذي التحق أنصاره بجماعة الإخوان المسلمين.
- 2- خيار التغيير بالعنف، الذي تبادر في عدد من الجماعات، كان أبرزها «الجامعة الإسلامية» وتنظيم «الجهاد».. تلك التي رفضت «أدبيات» التغيير السلمي.. وسعت إلى بثورة «الأدبيات» البديلة، التي تزكي طريق العنف في التغيير..

\* \* \*

وفي بحث جماعات العنف هذه عن الصياغات الفكرية التي أقامت خصامًا حادًا مع النظم والحكومات والمجتمعات الإسلامية، والتي رجحت - لذلك - سيل العنف طريقاً وحيداً للبعث الإسلامي والتقدم والنهوض.. كان هناك العديد من «الاجتihادات» و«الصياغات» و«النصوص» التي انطلقت منها هؤلاء الشباب.. وارتکزوا إليها.. وبنوا عليها.. وربما تجاوزوها!

● كانت هناك مقولات الأستاذ أبو الأعلى المودودي [1399 هـ / 1903 - 1921 م]

● - أمير الجماعة الإسلامية في باكستان وشّبه القارة الهندية - التي حكمت بالجاهلية على ثقافتنا وحضارتنا وتاريخنا ومجتمعاتنا وعلومنا وأدابنا وفنوننا منذ السنوات الأخيرة لحكم الراشد الثالث عثمان بن عفان [47 ق. هـ / 577 هـ].. والتي قال فيها الأستاذ المودودي:

«إن الجاهلية قد وجدت سبيلاً إلى النظام الاجتماعي الإسلامي» منذ السنوات الأخيرة لعهد عثمان بن عفان ..

«إن الحكم والسلطة قد قاما على قواعد الجاهلية بدلاً من قواعد الإسلام منذ تحول الخلافة عن منهاج النبوة إلى الملك العضود» مع بداية الدولة الأموية [41 هـ / 661 م].. أي منذ ما قبل أربعة عشر قرناً!

وإن هذه الجاهلية قد تأبّدت منذ وفاة عمر بن عبد العزيز [101 - 61 هـ / 720 م]، وشملت - مع الحكم والسياسة - سائر ميادين الفكر والثقافة والفلسفة والعلوم والفنون والأداب والتمدن والمجتمع.. «... فلقد انتقلت أزمة السياسة والحكومة، بعد عمر بن عبد العزيز إلى أيدي الجاهلية إلى الأبد.. ونشرت سلطة بنى أمية وبني العباس والملوك الأتراك بقوة الحكم وأموال الدولة ضلالات الجاهلية الأولى وأباطيلها في جميع العلوم والفنون والتمدن والمجتمع.. فتم رواج فلسفة الجاهلية وأدابها وفنونها، ودونت العلوم والمعارف على طرائفها.. فالحضارة التي ازدهرت في قرطبة وبغداد ودلهي والقاهرة لا دخل للإسلام فيها ولا صلة.. وتاريخها ليس إسلاميًّا، بل الأجرد أن يكتب في سجل الجرائم بمداد أسود..»!!<sup>(1)</sup>.

(1) المودودي [موجز تاريخ تجديد الدين وإيجانه] ص 34 - 37، 39، 63، 64 ترجمة محمد كاظم سباق، طبعة بيروت سنة 1395 هـ - 1975 م، و[الحكومة الإسلامية] ص 171 ترجمة: أحمد إدريس، طبعة القاهرة سنة 1397 هـ - 1977 م.

• وكانت هناك - لدى شباب العنف - تلك الأحكام التي انتهى إليها الشهيد سيد قطب [1386 هـ - 1906 م - 1966 م] في محتته، عندما حل «فكر التوتر» محل «الفكر الطبيعي»، وعندما رأى الجماهير تصدق للذى وضعه في المحرقة مكبلًا بالأصفاد! تلك الأحكام التي قطع فيها:

«بأن وجود الأمة الإسلامية يعتبر قد انقطع منذ قرون كثيرة.. لقد انقطع وجودها منذ انقطاع الحكم بشريعة الله من فوق ظهر الأرض جمیعاً.. ولذلك، فالمسألة في حقيقتها هي مسألة كفر وإيمان، مسألة شرك وتوحيد، مسألة جاهلية وإسلام، وهذا ما ينبغي أن يكون واضحًا.

إن الناس ليسوا مسلمين - كما يدعون - إنهم يحيون حياة الجاهلية.. ليس هذا إسلاماً، وليس هؤلاء مسلمين، والدعوة اليوم إنما تقوم لرد هؤلاء الجاهليين إلى الإسلام، ولتجعل منهم مسلمين من جديد.. فنحن اليوم في جاهلية كالجاهلية التي عاصرها الإسلام أو أظلم. كل ما حولنا جاهلية.. تصورات الناس وعقائدهم، عاداتهم وتقاليدهم، موارد ثقافتهم، فنونهم وأدابهم، شرائعهم وقوانينهم، حتى الكثير مما نحسبه ثقافةً إسلامية، ومراجع إسلامية، وفلسفة إسلامية، وتفكيرًا إسلاميًّا.. هو كذلك من صنع هذه الجاهلية.. والدعوة اليوم إنما تقوم لرد هؤلاء الجاهليين إلى الإسلام، ولتجعل منهم مسلمين من جديد.. فالدعوة هي دعوة الناس إلى إنشاء هذا الدين، باعتماد العقيدة أولاً - حتى لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين، وتشهد شهادات العيالد بأنهم مسلمون!». (1)

• وأمام هذه «الأحكام» التي حكمت على الحضارة والتاريخ والثقافة والمدنية بالجاهلية.. وعلى الأمة والإسلام بالانقطاع منذ قرون.. لم يكن لدى الشباب الذي استند إلى هذه الأحكام ليصوغ «نظرية العنف في التغيير»، لا القدرة ولا الجرأة على اتخاذ موقف نبدي من هذه الأحكام.. لم تكن لديهم القدرة ولا الجرأة على أن يقولوا: إن الجاهلية - في المصطلح العربي والإسلامي - هي «زمن الفترة، ولا إسلام».. أي الفترة بين رسولين وشريعتين، عندما لا يكون هناك دين صحيح سائد، وإنما يكون الشرك والوثنية محور الاعتقاد - هكذا نجد معنى الجاهلية في اللغة العربية.. وفي الفكر الإسلامي (2).

(1) سيد قطب [معالم في الطريق] ص 8، 173، 21، 40 طبعة القاهرة سنة 1400 هـ - 1980 م.

(2) ابن منظور [السان العربي] و[المعجم الروسيط].. و[معجم لفاظ القرآن الكريم] - وضع مجمع اللغة العربية - طبعة القاهرة سنة 1970 م.

وإن هناك فارقاً جوهرياً ونوعياً بين وجود شوائب جاهلية في مجتمع مسلم، وبين «عوم الجاهلية» لهذا المجتمع، أي انعدام الإسلام، وتحول الشرك والوثنية إلى محور الاعتقاد الديني في هذا المجتمع.

ويشهد على ضرورة هذا التمييز بين وجود «شوائب جاهلية» في مجتمع مسلم، وبين «عوم الجاهلية» فيه - بتعيم وإطلاق - أن مجتمع النبوة، على عهد رسول الله عليه، لم يخل من «شوائب الجاهلية»، ومع ذلك فلا يمكن لعاقل أن يصف هذا المجتمع بصفة الجاهلية..

ففي صحيح البخاري - من حديث جابر بن عبد الله - قال: كنا في غزوة - [غزوة] - فسُكِّعَ رَجُلٌ مِّنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِّنَ الْأَنْصَارِ، فَقَالَ الْأَنْصَارِيُّ: يَا لِلْأَنْصَارِ. وَقَالَ الْمُهَاجِرِيُّ: يَا لِلْمُهَاجِرِينَ. فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ - عليه - فَقَالَ: «مَا بَالِ دُعُوِيَ الْجَاهْلِيَّةِ؟! دُعُوْهَا فَإِنَّهَا مُنْتَهَى».

فوجود دعوى الجاهلية، وبروزها في مجتمع النبوة، حتى على ألسنة بعض الصحابة، لا يعني سيادة الجاهلية وعمومها في هذا المجتمع الذي أخرج فيه الإسلام الناس من ظلمات الجاهلية وشركها ووثنيتها إلى نور التوحيد..

ومثال آخر على هذه الحقيقة - التي أغفلها أصحاب هذه المجازفات الفكرية الخطيرة - حديث الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري - رضي الله عنه - ففي البخاري ومسلم أن أبي ذر سأله رجلاً، على عهد رسول الله - عليه - فغيره بأمه [قال له: يا بن السوداء] - فأتى الرجل النبي فذكر ذلك له، فقال النبي - عليه - لأبي ذر: «إنك أمرت في جاهلية».

فوجود شيء من الجاهلية في الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري، لا يعني أنه جاهلي بتعيم وإطلاق بأي حال من الأحوال..

هذا هو المنهاج الفكري... والمنطق النقي الذي غاب عن شباب العنف، الذين أخذوا يبحثون عن الصياغات الفكرية التي تقيم «نظريّة المخاصة والقصاص» مع النظم والحكومات والمجتمعات... تمهيداً وتبrierأ لاتخاذ «السيف» سبيلاً وحيداً لتغيير هذه النظم والحكومات والمجتمعات.

• ثم كانت هناك فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية [661-728 هـ / 1328 م] التي أوجب فيها مقالة «تتار ماردين»، رغم أنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله...

فقد جرّد هؤلاء الشباب فتوى ابن تيمية من ملابساتها - مع أن الفتوى في الغالب متعينة، لا يجوز تعديها وإطلاقها من ملابساتها - ففاس هؤلاء الشباب حكام العصر على «تتار ماردین» دونما وجه صحيح للشبه والقياس.. وكان الواجب قياس حكام العصر على المماليك - الذين عاش في ظلّهم.. بل ومات في سجنهم شيخ الإسلام - ومن ثم انطلقو مطمئنين إلى العنف سبيلاً وحيداً للتغيير! وإلى قتال حكام العصر تبعاً لفتوى ابن تيمية بقتال «تتار ماردین»!

- لقد غابت عن هؤلاء الشباب «منهجية القراءة» و«منهجية النقد» لهذه المقولات والأحكام.. وغابت عنهم كذلك «منهجية الفروق» - في القياس - بين واقعنا المعاصر وبين الواقع الذي صدرت فيه هذه الفتوى والأحكام.  
نعم.. انطلقت جماعات العنف - هذه - من هذه الصياغات الفكرية.. ومن هذه الأحكام..
- فالمجتمعات والثقافات والتشريعات والنظم والحكومات كلها جاهلية، أظلم من الجاهلية الأولى!
- وجود الأمة الإسلامية قد انقطع منذ قرون! وهذا الذي يسمونه [إسلاماً] ليس هو الإسلام.. وهؤلاء الذين يسمون أنفسهم مسلمين ليسوا بمسلمين!
- وحكام العصر هم كـ«تتار ماردین».. كفار يجب قتالهم حتى ولو شهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله!

\* \* \*

وتأسياً على هذه المقولات والأحكام والصياغات الفكرية التي اتسم بعضها بالمجازفة.. وأخرج بعضها من سياقها وملابساته.. وتم القياس على بعضها، مع فقدان أوجه القياس!

تأسياً على ذلك، اجتمع هؤلاء الشباب على «نص فكري» صغير اسمه [الفرضة الغائية].. كان أبرز النصوص المؤسسة لظاهرة العنف الديني في عقد الثمانينيات من القرن العشرين.. وهو النص الذي قالوا فيه:

«إن الدولة تحكم بأحكام الكفر، بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون.. والأحكام التي تعلو المسلمين اليوم هي أحكام الكفر.. وحكام المسلمين اليوم لا يحملون من الإسلام

الآسماء... وهدف جماعة الجهاد هو إقامة الدولة الإسلامية، لإعادة الإسلام لهذه الأمة...

وسيل ذلك هو السيف... والألوية - في الجهاد والقتال - هي ضد هؤلاء الحكام الكفرا، وليس ضد الاستعمار، فالاستعمار هو العدو البعيد، بينما هؤلاء الحكام الكفرا هم العدو القريب... ومن هنا تكون الانطلاقـة! (1)

\* \* \*

ولقد كان اغتيال هذه الجماعات للرئيس محمد أنور السادات [1337 - 1401هـ] في السادس من أكتوبر سنة 1981م - «البداية» التي بلغت «الذروة» لظاهرة العنف الديني التي استمرت قرابة العشرين عاماً.. والتي لا تزال منطلقاتها وأدبياتها تجذب إلى هذا الطريق جماعات جديدة من الشباب! بل لا تزال فاعلة في العديد من ديار الإسلام!

水　　游　　记

وإذا كان كتاب [الفرضية الغائية] قد مثل - على صغر حجمه وقلة حظه من منهجية العلم الشرعي - «النص المؤسس» لبواكير هذه الظاهرة من ظواهر العنف الديني، فقد جاء كتابنا [الفرضية الغائية: عرض وحوار وتقدير] - الذي حاورنا فيه هؤلاء الشباب حول أفكارهم هذه - أول مبادرة حوارية موضوعية ومتوازنة في هذا الميدان.

لقد صدرت الطبعة الأولى من كتابنا هذا عن «دار ثابت» بالقاهرة سنة 1982 م، وصدرت طبعته الثانية عن «دار الوحدة» بيروت سنة 1983 م.

ولقد تميزت دراستنا هذه بالاستناد إلى النص الأصلي لكتاب [الفرضية المغائية] - الذي طبع سراً - والذي حصلنا على نسخته من «أحرار» مطبوعات قضية محاكمة هولاء الشباب في اغتيال الرئيس السادات.. جاءته بـها - يومئذ - الصديق المرحوم الأستاذ أحمد مسعود - عضو هيئة الدفاع عن هولاء الشباب في تلك المحاكمة.

وعندما كتبت هذه الدراسة وهذا التقييم لفکر هؤلاء الشباب، وأدرت معهم فيه هذا الحوار - بعثت اليهم بصوره من هذه الدراسة عبر الأستاذ أحمد مجاهد، وهم في قفص

(1) كتاب [الفرجضة الغانية] - الطبعة الأصلية - ص 9-7، 33، 3، 27، 28، 25.

الاتهام بقاعة المحاكمة، فبعثوا إلى بئاتهم وشكرهم على الموضوعية التي عرضت بها فكرهم - بأفضل مما عبروا به عنه! - ووعدوا بالرد على «الملحوظات النقدية» التي سقتها في الدراسة لفكرهم، وخاصة استنادهم إلى فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية في «تدار ماردين».. وإن كان مفتיהם قد وصفني - يومها - بأنني «تلמיד المستشرقين»!

ولقد رأيت - بعد نشر هذه الدراسة - وبعد الدور المأساوي الذي مثلته ظاهرة العنف هذه في خلطة الاستقرار بكثير من المجتمعات الإسلامية، الأمر الذي خدم أعداء هذه المجتمعات - وفي تحويل كثير من «الدول.. والنظم.. والحكومات» كل الإمكانيات «للأمن السياسي»، الأمر الذي حول هذه النظم إلى «دول بوليسية»، فلُصت مساحة الحرية والعمل السلمي بالنسبة للحركات الإسلامية السلمية!

وذلك فضلاً عن الاستغلال الاستعماري والعلمناني لظاهرة «العنف العشوائي» - هذه - في تشويه صورة الإسلام، وذلك بتسليط الإعلام المعادي كل الأصوات على «دعوات» هذا الفكر وهذه الممارسات، حتى تبدو كأنها هي كل الإسلام!

ثم الثمرات المرة لهذه الظاهرة.. والتي تمثلت في دمار هذا الجيل من الشباب، الذي كان واعداً قبل السقوط في هذا المترافق السحيق!

رأيت - بعد كل ذلك.. وبسبب جميع ذلك - أن أخرج نص كتاب [الفرضية الغائبة] بعد «خدمته» بالتحقيق والتعليق.. وذلك لتكون الدراسة والنص «دليلًا» لترشيد الشباب المسلم كيلاً يسلك هذا الطريق الذي دمرآلافاً من الشباب! ولرفعنا الحرج واللام عن حقيقة الفكر الإسلامي الذي أساء هؤلاء الشباب استخدامه والاستناد إليه والانطلاق منه في هذا الطريق!

\* \* \*

وإذا كان الله - سبحانه وتعالى - قد هدى الكثير من شباب جماعات العنف هذه - في «الجماعة الإسلامية» و«الجهاد» - إلى المراجعات الفكرية، التي أعلنا فيها بشجاعة محمودة العودة إلى ما أعلناه قبل أكثر من ربع قرن، فإننا نقول لأصحاب هذه المراجعات الفكرية الشجاعية التي ترحب بها وتشتري عليها وعلى أصحابها - نقول لهم:

إن من دلائل الصدق والمصداقية لهذه المراجعات - التي راجعتم فيها «فقه العنف».. ورجعتم بها عن طريقه - أن تعودوا إلى «نقطة البدء» و«لحظة الانفراق» عن خيار

العمل السلمي للتغيير وأن تعنوا - بشجاعة الأولياء - أن الحق قد كان، ولا يزال مع إخوانكم في الجماعات الإسلامية، الذين افترقتم عنهم في عقد السبعينيات من القرن العشرين.. أولئك الذين اختاروا العمل السلمي سبيلاً للتغيير والتقدم والنهوض في مجتمعات الإسلام.

ذلك أن هذا الإعلان هو الضمان لعدم استغلال مراجعاتكم وموافكم الجديدة ضد التيار العريض من جمهور الصحوة الإسلامية، الذين اختاروا - ولا يزالون - طريق التغيير السلمي للتغيير!

إن المؤمن كيس قطن.. وحرام أن يستغل الخصوم هذا الإياب وهذه المراجعات، كما استغلوا «فقه العنف» و«ممارسته» في التل من الصحوة الإسلامية، التي هي أعظم ظواهر العصر الذي نعيش فيه.

إن الجهاد القتالي يجب أن يظل الطريق لتحرير ديار الإسلام من الغزاة .. فالتناقض بيننا وبين هؤلاء الغزاة تناقض «عدائي» و«أساسي» و«رئيسي» .. ومعهم ومنهم يكون «البراء»!

أما التناقضات المجتمعية والسياسية في صفوف الأمة، فهي تناقضات «سياسية» و«ثانوية» و«سلمية».. حتى ولو كانت مع «البغاء»، الذين علمنا القرآن الكريم أن بغتهم لا يترجمهم من دائرة الإيمان بثوابت عقائد الإسلام (وإن طائفتان من المؤمنين افتقلا فأصلحوا بينهما فإن بعثت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاعل فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله يحب المفسطين<sup>(9)</sup> إنما المؤمنون أخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلكم ترثون) [الحجرات: 9-10] .. «محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحمة بينهم...» [الفتح: 29].

\* \* \*

ونحن - إذ نقدم هذه الدراسة الحوارية والنقدية لكتاب [الفريضة الغائية] - مذيلة بكتاب - بعد صبته وتحقيقه وتعليقه عليه - وكذلك نص تقرير دار الافتاء المصرية حول هذا الكتاب - ذلك الذي كتبه الإمام الأكبر الشيخ جاد الحق على جاد الحق [1335 - 1416هـ = 1917 - 1996م] - فإننا نقدم «صيحة تحذير» لقطاعات

من الشباب المسلم، تجوم حول «حمى العنف العشوائى» .. وذلك مخافة أن تقع في هذا المترافق ، الذي دمرآلافاً من الشباب الواعد، بدلاً من أن يكونوا عدداً للصحوة الإسلامية، وزاداً للعاملين على نصرة الإسلام وال المسلمين .

والله من وراء القصد .. نسأله - سبحانه - العون والسداد وال توفيق .

دكتور

محمد عمارة

القاهرة - ذو الحجة 1428هـ

ديسمبر 2007م

## كلمة

لقد استقبلت الطبعة الأولى من هذا الكتاب استقبالاً متميزاً.. بل وفريداً!

فمن الكتب ما لا يشعر به أحد، من الخاصة.. أو من العامة! ومنها ما يثير حوله الضجيج، دون أن ينفع عقلاً، أو يخدم قضية، أو يسهم في تقدم الأمة، أو يأتي بخبر لعبد الله!

ومن الكتب - التي تمثل إضافات فكرية - ما يتعصب له فريق من الناس، على حين يتعصب ضده آخرون!

أما كتابنا هذا فقد كان استقباله متميزاً، بل فريداً.. وذلك عندما اقتسمه جمهور المستقبليين، فانحاز إلى صفحات منه فريق، على حين رفضها وتعصب للصفحات الأخرى آخرون !!

لقد فجر الكتاب قضية: ضرورة الحوار - المحتلي بآداب الإسلام - مع فصائل المد الإسلامي المعاصر- من خلال الدراسة لفكرة جماعة من جماعاته.. وكان بذلك، دعوة لأن نبلغ سن الرشد في التعامل مع الأفكار والآراء.. وفي سبيل ذلك عرض الكتاب فكر [جماعة الجهاد] على نحو أدق وأجود مما عرضه كتابها [الفرضية الغائبة]، ثم قدم ملاحظات على «الأفكار المحورية» في هذا الكتاب..

وعندما وصل الكتاب - بعد معاناة ومصاعب - إلى أيدي القراء وعقولهم.. انحاز الذين ينتصرون لفكرة [جماعة الجهاد] للصفحات التي عرضنا فيها فكرها، وسلموا - معنا - بأن الدقة والموضوعية قد جعلت «عرضنا» أقرب في التعبير عن هذا الفكر، من

دعاته الذين كتبوا [الفيضة الغائبة]! لكنهم تحفظوا على صفحات «الملحوظات»! مع اعتراضهم «بأدتها»، وتمنهم أن تمثل المنهج الذي يجب أن يسود في «الحوار»!

أما المنحازون ضد فكر [جماعة الجهاد] فقد رأوا في أمانة عرضنا لفكرة خدمة لهذا الفكر عجز عن النهوض بها دعاته! فرفضوا هذا العرض... ثم انحازوا إلى صفحات «الملحوظات»، التي رأوها تأثي على بناء [الفيضة الغائبة] من الأساس!

\* \* \*

ونحن، في هذه الكلمة التي نقدم بها هذه الطبعة الجديدة، نود أن نقول: إن هذا الاستقبال المتميز، بل والغريب، الذي استقبل به هذا الكتاب هو شهادة له، لا عليه! فالنقد الموضوعي - الذي يعني تمييز الإيجابي وإعطاءه حقه، وتحديد السلبي والإشارة إلى السبيل كي يصبح إيجابياً - إن هذا النقد الموضوعي إنما يتطلب أول ما يتطلب عرض وجهات النظر المتصارعة بأعلى قدر من الدقة والموضوعية والأمانة والإخلاص، إلى الحد الذي يخيل فيه القارئ أن «الكاتب - الناقد» منحاز تماماً لوجهة النظر التي يعرضها... حتى ليدهش القارئ عندما يتصور أن «الكاتب - الناقد» قد نقل انجذابه إلى معسكر الطرف الآخر، ثم يطعن ويستريح عندما يجد أن هذه الموضوعية وذلك الإنصاف قد وظفاً للوصول إلى «التقييم - المسؤول»... «تقييم» الذين لا يفرحون بما أوتوا - أيًا كان هذا الذي أوتوا، وأيًّا كانت عوافيه! وإنما «التقييم - المسؤول»، التابع من هموم الذين يتصرون خطر التحديات التي تواجه الأمة، ويؤمنون أن طريق النجاة هو: «النهضة» و«النهضة بالإسلام»... إسلام العدل والقوة والاستنارة والنقد!

ذلك هي سبيل «الناقد»، الذي يحترف صناعة «البناء»!

وإذا كان كتابنا هذا قد فاز بهذا الشرف - شرف «العدل» بين الآراء المتصارعة في حقل قصائل الإحياء الإسلامي، وبينها وبين خصومها، فإننا نقول لقارئنا الأعزاء الذين يتفقون معنا، والذين يختلفون: إننا، بهذا النهج الذي تنتهجه، إنما نحيي قسمة من قسمات الحركة الفكرية التي ازدهرت حين تميزت حضارتنا العربية الإسلامية بالإبداع والازدهار... قسمة «العدل» في عرض الآراء... و«العدل» في تقييم هذه الآراء!

وأقرأوا - معي - كلمات الرائد الذي تألق في تراثنا الحضاري... كلمات الجاحظ [163 - 255 هـ - 780 م] التي يقول فيها عن «عدالة النقد والنقد»:

[واعلم أن واضع الكتاب لا يكون بين الخصوم عدلاً، ولأهل النظر مالفاً، حتى يبلغ من شدة الاستقصاء لخصمه مثل الذي يبلغ لنفسه، حتى لو لم يقرأ القارئ من كتابه إلا مقالة خصمه لخبل إليه أنه الذي اختاره لنفسه، واختاره لدینه<sup>(1)</sup>! . . . . وليس يكون الكتاب تاماً، ولجاجة الناس إليه جاماً، حتى تتحجّل لكل قول بما لا يُصاب عند صاحبه، ولا يبلغه أهله! وحتى لا ترضى بكشف قناع الباطل دون تجريده، ولا بتوهينه دون إبطاله<sup>(2)!!</sup>].

نعم... إننا، بهذا «المنهج العادل في النقد» نحيي قسمة من أجمل القسمات التي ميزت ثراثنا الفكري... وهو نهج أثبتت الطبعة الأولى من هذا الكتاب أنه المسهل المأمون للحوار الموضوعي الذي يأخذ بيد الفرقاء المختصمين إلى [كلمة سواء]!

\* \* \*

إن مجتمعنا يسلك سبيلاً إلى «النضج والرشد»، بتعامله مع مختلف ألوان الفكر «بأدوات الحوار» - أو هكذا يجب أن يكون وأن تكون!

ورب «نصوص» أعطاها «الخمر» فوق ما تستحق، أو دونه، وليس كالنور شيء ومناخ يضع القضايا في حجمها الطبيعي... إنه السبيل كي [لا تظلمون ولا تُظلمون]!!... .

وعلى الله قصد السبيل... فهو ذلي التوفيق.

دكتور

محمد عمارة

القاهرة: جمادى الثانية - سنة 1403هـ  
مسار من - سنة 1983م.

(1) الجاحظ [العثمانية] ص 280 - تحقيق: عبد السلام هارون. طبعة القاهرة سنة 1955م.

(2) الجاحظ [رسائل الجاحظ] ج 1 ص 314 - تحقيق: عبد السلام هارون. طبعة القاهرة سنة 1964م.

## تقديم

تتعدد المواقع السياسية، وتحتفل المنطلقات الفكرية للباحثين والساسة والمفكرين، ولكنهم جميعاً يتفقون على الأهمية والخطر لما شهدته ساحة العرض العسكري بالقاهرة يوم السادس من أكتوبر سنة 1981م.

فالرصاصات التي أطلقها الشباب المسلمون الأربعية قد جعلت من ذلك اليوم علامة بارزة يختلف ما بعدها عن الذي ساد حياة أمتنا قبلها اختلافاً كبيراً، وفي كثير من الميادين.. وبكفي أن نقرأ إحدى الملاحظات المنسوبة إلى وزير الخارجية الأمريكية «الكندي هيج»، عقب زيارته للقاهرة في يناير 1982م والتي يقول فيها: لقد تغير المناخ كله في القاهرة بما كان عليه في مايو سنة 1981م بنحو مائة وثمانين درجة<sup>(1)</sup>! وبكفي، كذلك، أن نتأمل في الكلمات والمشاعر والتطبعات التي عممت مصر والوطن العربي والعالم الإسلامي ومعسكرات الأصدقاء والأعداء، لندرك أن حدث السادس من أكتوبر سنة 1981م قد غير اتجاه الريح، على نحو ما، وإلى حد ما، على امتداد وطن أمتنا العربية الإسلامية الكبير..

وإذا كان الأمر كذلك، فمن الحق، ومن الواجب أن نتساءل: ما هو الفكر الذي صنع هذا الحدث الكبير والخطير؟ وما مدى اتساق هذا الفكر الإسلامي لهؤلاء الفتية المسلمين، الذين انتصروا بـ«الجهاد» الإسلامي للتغيير واقع أمتهم، ما مدى اتساق هذا الفكر مع رؤيتنا للإسلام ورأينا في فكره السياسي؟ وما مدى التوفيق الذي حالفهم وهم يستلهمون أدلةهم من تراث الإسلام؟

(1) صحيفة (الجمهورية) المصرية - في 20/2 سنة 1982م. موضوع عنوانه (المذكرات السرية لهيج) - نقلاً عن «واشنطن بوست» الأمريكية.

ذلك هي مهمة هذه الصفحات . . .

\* \* \*

لقد تمحورت حركة هؤلاء الفتية حول مبدأ (الجهاد) حتى شاع أنه اسم لجماعتهم وعلم عليها وقيل إن كتيب (الفرضية الغائية) - أي (الجهاد) - هو الصياغة التي بلوروا فيها فكرهم السياسي الإسلامي . . وإذا كانوا قد ختموا هذا الكتيب بكلمات ثورية، طبعوها بحروف بارزة، تعلن عن هذا الكتيب، وتحدد مكانه من فكرهم وحركتهم، وكيف أنه هو الطريق . . كلمات تقول:

هذا الكتاب:

صيغات المسلمين نصرخ ألم يأن للهارد أن ينتقض؟!  
وصيغات البشر تصرخ: نحن محتاجون لقيادتكم،  
ولكن أين الطريق؟ . . هذا الكتاب هو الإجابة.

إذا كان هذا هو مكان كتيب (الفرضية الغائية) من هذا الفكر، الذي صنع الحركة، التي أحدثت ذلك التغيير برصاصات السادس من أكتوبر سنة 1981م، فإنه لجدير بأن يكون المصدر لعرض فكر جماعة (الجهاد)، وتقديره بالعرض على الإسلام السياسي، كما نراه .

## واقع المسلمين.. وأسبابه

هذه الجماعة لا تحكم على «جمهور» المسلمين «بالكفر» ومن ثم فهي تتميز عن جماعات أخرى تعمل في حقل الحركات الإسلامية، لكنها تتفق مع كثير من هذه الجماعات في «تكفير» «الدولة» و«الحكام».. ولذلك فإنها - بعد أن طرحت السؤال «هل نحن نعيش في دولة إسلامية؟» - ومن ثم فهل هذه «الدار» التي نعيش فيها «دار سلم» تطبق عليها وفيها أحكام «الإسلام»، أم هي «دار» «حرب» تطبق عليها وفيها أحكام «الكفر»؟ اختارت إجابة المفكر الإسلامي السلفي، الذي ملأ نصوصه كثيرون «الفرضية الغائبة»، شيخ الإسلام ابن تيمية (661 - 728 هـ / 1263 - 1328 م) - حتى لنسطيع أن نقول إنه المفكر الأول لهذه الجماعة - اختارت إجابته عن هذا السؤال، وهي الإجابة التي أجاب بها سائلاً سأله عن حال مدينة «ماردين»، الواقعة بإقليم الجزيرة، شمالي العراق.. وكان «التتار» قد استولوا عليها، وحكموا رعيتها المسلمة وطبقوا فيها شريعة هي خليط من «واية» جنكيز خان (562 - 624 هـ / 1167 - 1227 م) الكافر، وشائع الأديان السماوية الثلاث: اليهودية والنصرانية والإسلام.. فكانت «الرعية» مسلمة، و«الدولة والحكام» تطبق بالشهادتين وتنسب إلى الإسلام، لكنها تطبق بعضه دون البعض.. فالحكام، في «ماردين» يؤمنون ببعض الكتاب، عندما يطبقون بعضًا من شريعة الإسلام، ويكررون البعض الآخر، عندما يطبقون «السياسات الملكية»، غير الشرعية..

ولقد أجاب ابن تيمية سائله عن حكم تلك «الدار»، فلم يقل إنها «دار حرب» بإطلاق، ولا «دار سلم» بإطلاق.. وإنما قال: «إنها مركب فيها المعنيان، فهي ليست بمنزلة دار السلم التي يجري عليها أحكام الإسلام، ولا بمنزلة دار الحرب التي أهلها كفار، بل

هي قسم ثالث يعامل المسلم فيها بما يستحق، ويعامل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه...».

فـ«الكفر» ومن ثم «الحرب»، على الدولة والحكام، وـ«الإسلام»، ومن ثم «الإسلام»، لجمهور المسلمين...».

ذلك هي الإجابة التي ارتبتها جماعة (الجهاد)، ورأت فيها الوصف الأدق لحال مصر هذه الأيام... «فالدولة تحكم بأحكام الكفر، بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون...» والأحكام التي تعلو المسلمين اليوم هي أحكام الكفر، بل هي قوانين وضعها كفار وسيراوا عليها المسلمين...»<sup>(1)</sup>.

وـ«كفر» «الدولة والحكام» هذا ليس أصلياً موروثاً... فهذه «الدولة» كانت من قبل جزءاً من «دولة الإسلام»، لكنها «ارتدت» عنه، عندما حكمت بغير شريعته، وعلتها أحكام الكفر والكفار، أي غدت لها المشرعية فيها، وهذه «الردة» تجعل هذه «الدولة وحكامها» - في رأي جماعة (الجهاد) - في مرتبة كفرية أشد من مرتبة الكفار الأصليين. «ففقد استقرت السنة على أن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي...»<sup>(2)</sup>.

أما متى وكيف حدثت ردة «الدولة والحكام» عن الإسلام - أو في الأقل عن بعضه - فأصبح حكمهم حكم من يؤمنون ببعض الكتاب ويكرهون ببعض... فقد كان «بعد ذهاب الخلافة نهائياً سنة 1924م، واقتلاع أحكام الإسلام كلها، واستبدالها بأحكام وضعها كفار»<sup>(3)</sup>... فالشرع أصبح «سياسات ملوكية» لا تلتزم بالشريعة الإسلامية، مثله في ذلك مثل «ياسة» التتار... بل إن كون تلك القوانين هي «شرع وضعها الغرب، ولا تمت للإسلام بصلة، ولا لأي من الشرائع» يجعلها أكثر جرماً من «ياسة» التتار»<sup>(4)</sup>!

وكم ارتدت «الدولة» عن «الشريعة» عندما استبدلت بها قوانين الغرب الكافر... كذلك أصبح «حكام المسلمين» اليوم في ردة عن الإسلام... فيهم يحكمون بغير

(1) كتاب (الغريضة العالية) ص 7، 8 وهو مسرب إلى المرحوم المهتم محمد عبد السلام فرج، خامس الذين أعدوا في قتل الرئيس أنور السادات.

(2) المصدر السابق، ص 9.

(3) المصدر السابق، ص 8.

(4) المصدر السابق، ص 11.

ما أنزل الله .. ثم هم قد «ترروا على مواند الاستعمار، سواء الصليبية، أو الشيوعية، فهم لا يحملون من الإسلام إلا الأسماء، وإن صلوا وصاموا وادعوا أنهم مسلمون»<sup>(1)</sup>.

ذلك هو وصف جماعة (الجهاد) الواقع المسلمين اليوم .. جمهور مسلم .. ودولة مرتدة عن الشريعة. وحكام مرتدون عن الإسلام .. فـ«الدار» تعلوها أحكام الكفر، وإن كان أغلب أهلها مسلمين .. فالسلم للMuslimين .. وال الحرب ، والجهاد - بمعنى القتال - على «الدولة» الكافرة، «دار» الحكام المرتدين! ولا بد للMuslimين من أن ينفروا وينهضوا للقتال كي يغيروا هذا الواقع البائس الكافر .. فترك الجهاد هو السبب فيما يعيش فيه المسلمين اليوم من ذلة ومهانة وتفرق وتمزق، فقد صدق فيهم قول المولى عز وجل: «يا أيها الذين آمنوا ما لكم إذا قيل لكم انفروا في سبيل الله أثاقلتكم إلى الأرض أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة فما متاع الحياة الدنيا في الآخرة إلا قليل»<sup>(2)</sup> (٣٨) إلا تنفروا يعذبكم عذاباً أليماً ويسُبّل قوماً غيركم ولا تصرؤه شيئاً والله على كل شيء قادر»<sup>(2)</sup>.

(1) المصدر السابق، ص 9.

(2) التربية: 38، 39.

## الهدف.. والسبيل إليه

وهدف جماعة (الجهاد) هو: «إقامة الدولة الإسلامية» «لإعادة الإسلام لهذه الأمة» .. هذا هو الهدف .. أما السبيل إلى تحقيقه فهو القتال ضد الحكام المرتدين «واستئصال طواغيت لا يزيدون عن كونهم بشرًا لم يجدوا أمامهم من يقمعهم بأمر الله سبحانه وتعالى»<sup>(1)</sup>!

«إقامة الدولة الإسلامية (فرض) ديني و(واجب) إسلامي، لأن الله قد فرض علينا فرائض وأوجب علينا أحكاماً يستحيل إقامتها في غيبة (الدولة الإسلامية)، فهو يقول لرسوله ﷺ: «وَأَنْ أَخْمَمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ»<sup>(2)</sup> .. ويقول «وَمَنْ لَمْ يَخْمَمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ»<sup>(3)</sup> .. ويقول، جل وعلا، في سورة النور عن فرضية أحكام الإسلام: «سُورَةُ أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا»<sup>(4)</sup> فحكم إقامة حكم الله على هذه الأرض فرض على المسلمين، ويكون أحكام الله فرضاً على المسلمين وبالتالي قيام الدولة الإسلامية فرض على المسلمين، لأن ما لم يتم الواجب إلا به فهو واجب .. وأيضاً، إذا كانت الدولة لا تقام إلا بقتال، فوجب علينا القتال».

وهذه الدولة الإسلامية الواجبة الإقامة، حتى تتفق أحكام الله الواجبة الإقامة، هي النواة التي لابد منها لإقامة فرض «الخلافة الإسلامية» التي تجمع شمل المسلمين من جديد «فَلَقَدْ أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى فِرْضِيَّةِ إِقَامَةِ الْخِلَافَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ». وإعلان الخلافة يعتمد على وجود النواة، وهي الدولة الإسلامية». «وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عَنْقِهِ بَيْعَةً، مَاتَ مِيتَةً

(1) (الفرضية المغائية) ص 33.

(2) المائدة: 49.

(3) المائدة: 44.

(4) النور: 1.

جاهلية<sup>(1)</sup>، «فعلى كل مسلم السعي لإعادة الخلافة بجد لكيلا يقع تحت طائلة الحديث . . . والمقصود بالبيعة بيعة الخلافة . . .»<sup>(2)</sup>.

وإقامة الدولة الإسلامية، التي هي السبيل إلى إعادة الخلافة الإسلامية . . . يزيد من الحاج أمرها على المسلمين أنها، فضلاً عن كونها التنفيذ لأمر إلهي ، لامتحالة تنفيذ حكم الله في غيرتها، فهي «بشاره نبوية!» فقد بشر الرسول ، عليه السلام، أمته ببلوغ ملكها المشرق والمغرب ، وبعموم إسلامها إلى حيث يعم الليل والنهر . . . وبما أن ذلك لم يحدث في القرون الإسلامية التي مضت، فإنها - «البشرة النبوية» - تذكر فينا روح (الجهاد) لتحقيق الهدف ، الذي إن صعب ، فهو ليس بالمستحيل ، لأن تتحقق بشاره بشر المسلمين بها رسولهم عليه الصلاة والسلام . . . «إن إقامة الدولة الإسلامية، وإعادة الخلافة» قد يشر بها رسول الله ، عليه السلام، هذا فضلاً عن كونها أمراً من أوامر المولى ، جل وعلا ، واجب على كل مسلم بذل قصارى جهده لتنفيذها:

(أ) يقول عليه الصلاة والسلام: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشرقها وغربها، وإن أمتي سيلع ملكها ما زوى لي منها»<sup>(3)</sup>.

وهذا لم يحدث إلى الآن ، حيث إن هناك يلاداً لم يفتحها المسلمون في أي عصر مضى إلى الآن . . . وسوف يحدث إن شاء الله . . .

(ب) ويقول عليه الصلاة والسلام: «ليبلغن هذا الأمر ما يبلغ الليل والنهر ، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا دخله هذا الدين . . . يعز عزيز أو بذل ذليل ، عزًا يعز به الله الإسلام وذلًا يذل به الكفر»<sup>(4)</sup> . . .<sup>(5)</sup>

فالهدف هو: «الدولة الإسلامية»، التي تعيد الإسلام إلى المسلمين ، وتكون نواة إعادة «الخلافة الإسلامية» . . . والسبيل إلى ذلك هو القفال . . .

وإذ كان المسلمون قد أجمعوا على أن الجهاد يصبح فرض عين على كل مسلم ومسلمة إذا احتل العدو بعضاً من أرض الإسلام ، حتى ليجب الخروج إليه دون استidan . . . فإن العدو «بالنسبة للأقطار الإسلامية يقيم في ديارهم»، بل أصبح هذا العدو يمتلك زمام

(1) رواه: مسلم.

(2) (الغريضة المغائية) ص 6، 7.

(3) رواه مسلم: وأبو داود، وابن ماجه، والترمذى.

(4) رواه: أحمد، والمطيراني، وقال البيهقي: رجاله رجال الصحيح.

(5) (الغريضة المغائية) ص 4.

الأمور، وذلك العدو هؤلاء الحكام الذين انتزعوا قيادة المسلمين، ومن هنا فجهادهم فرض عين.. فمثلاً - كما قال الفقهاء - كمثل الصلاة والصوم.. وكما قال الله، في أمر الصوم «**كُتُبٌ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ**»<sup>(1)</sup> ففقد قال في أمر القتال «**كُتُبٌ عَلَيْكُمُ الْقَتْلُ**»<sup>(2)</sup>.. فالغرض واضح، بالنص القرآني، أنه القتال، أي المواجهة والدم.. هذا بالإضافة إلى أن الجهاد الإسلامي اليوم يحتاج إلى قطرة عرق كل مسلم.. فليس هناك استثنان للوالدين في الخروج للجهاد<sup>(3)</sup>!

وهؤلاء الحكام، الذين ارتدوا عن الإسلام، بالبدع، وبتغيير الشرع وبتعطيل أحكامه كلها أو بعضها لم يعد لهم على المسلمين حق السمع ولا واجب الطاعة.. فالسمع والطاعة قد أعطاهم المسلمون لنبيهم، **ﷺ**، عندما بايعوه.. وهو قد دعاهم كي يفوا بهما لأن يبايعونه بعده من الحكام، في «المنشط، والمكره، والمرء، واليأس»، وطلب منهم لا ينazuوا الأمر أهله.. لكنه على كل ذلك على «ألا تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه برهان».. وجماعة (الجهاد) ترى أن «الكفر» هو المعاشي.. وهي قد انتشرت، فلم يعد للحكام اليوم على الرعية سمع ولا طاعة، ويستأنسون في هذا الأمر بقول القاضي عياض (476 - 544 هـ / 1083 - 1149 م): «إنه لو طرأ على الحاكم كفر وتغيير للشرع أو بدعة خرج عن حكم الولاية، وسقطت طاعته، ووجب على المسلمين القيام - (أي الثورة والخروج المسلح، بالعنف) - عليه، وخلعه، ونصب إمام عادل، إن أمكنهم ذلك..»<sup>(4)</sup>.

ولما كان خلع حكام يملكون القوة، ويؤسسوون عليها حكومتهم، ويفرضون بها على الرعية استبدادهم، لا يمكن أن يأتي بغير «العنف الثوري»، فلام سبيل سواه لخلع هؤلاء الحكام وإقامة دولة الإسلام.. «فالذى لا شك فيه هو أن طواغيت هذه الأرض لن تزول إلا بقوة السيف»<sup>(5)</sup>..

ولأن هذه القضية - قضية «السيف» - واستخدام «العنف والثورة» في نشر الإسلام، أو في تأسيس الدولة الإسلامية، أو في إعادة تأسيسها - لأن هذه القضية هي من القضايا الخلافية، التي دار ويدور من حولها الجدل في الفكر والحركة الإسلامية،

(1) البقرة: 183.

(2) البقرة: 216.

(3) (الفرجنة العائمة) ص 30، 31.

(4) المصدر السابق، ص 24.

(5) المصدر السابق، ص 3.

فقد اهتمت جماعة (الجهاد) في استقصاء الرد على كل الاعتراضات التي ثارت وثارت في اتخاذ القتال والعنف سبيلاً لإقامة الدولة الإسلامية وإعادة الإسلام إلى المسلمين ..

(أ) فهم يدافعون عن الرأي القائل بأن «الإسلام انتشر بالسيف» .. لكن ليس بمعنى أنه قد تم إكراه الناس على اعتقاده والإيمان به، وإنما بمعنى إشمار السيف «في وجه أئمة الكفر الذين حجبوه عن البشر ، وبعد ذلك لا يكره أحد..» قال العنف مشروع ، بل وواجب ، لازمة قوى الضغط والامتناد التي تمثل عقبات حقيقة في وجه حرية الدعوة إلى الإسلام ودولته .. ولذلك «فواجب على المسلمين أن يرفعوا السيف في وجه القادة الذين يحجبون الحق ويظهرون الباطل ، وإلا فلن يصل الحق إلى قلوب الناس ..»<sup>(1)</sup> .. وهم يستدللون على ذلك بحديث الرسول ، صلوات الله عليه : «بعثت بالسيف ، بين يدي الساعة ، حتى يعبد الله وحده لا شريك له ، وجعل رزقى تحت ظل رحمي ، وجعل الذلة والصغر على من خالق أمري ، ومن تشبه بقوم فهو منهم»<sup>(2)</sup> .

فالسيف موجه إلى أئمة الكفر ، الذين يحولون بين الإسلام وبين قلوب الناس ووأفعهم .. وحتى مع هؤلاء الأئمة فالدعوة بالحجـة والبيان تسبق الدعوة بالسيف .. ومنـذ المجتمع المـكي حدد الرسول هذا الطريق عندما واجه «طـواغـيـت مـكـة» ، وهو بها ، فقال لهم: «اسمعوا ، يا مـعـشـر قـريـشـ ، أـمـا وـالـذـي نـفـسـ مـحـمـدـ بـيـدـهـ ، لـقـدـ جـنـتـكـمـ بـالـذـبـحـ» ! فـرـسـمـ الطريقـ الـقـوـيـ الـذـي لـا جـدـالـ فـيـهـ وـلـا مـادـاهـنـةـ مـعـ أـئـمـةـ الـكـفـرـ وـقـادـةـ الـضـلـالـ ، وـهـوـ فـيـ قـلـبـ مـكـةـ ..»<sup>(3)</sup> .

وأمام الآيات القرآنية الكثيرة التي تتحدث عن «الصدق» ، و «الغفران» ، و «الاعتراض» ، و «الصبر» يتبنون رأي المفسرين الذين قالوا إن هذه الآيات التي بلغ عددها مائة وأربعين وعشرين آية قد نسخت جميعها ، «بآية السيف» ، التي خاطب الله فيها المسلمين فقال: «فإذا أسلخ الأشهر الحرم فاقتوا المشركين حيث وجذبواهم وخذلواهم واحصرواهم واقعدوا

(1) المصدر السابق ، ص 23.

(2) رواه أـحـمـدـ بـنـ حـنـيلـ عـنـ أـبـيـ عـمـرـ ..

(3) (القـرـيـضـةـ الـغـائـيـةـ) صـ 3ـ ، 4ـ . وـالـكـتـابـ يـذـكـرـ الـحـدـيـثـ دـوـنـ تـحـرـيـحـ .. وـلـمـ تـجـدـهـ فـيـ كـتـبـ الـسـنـةـ التـسـعـةـ: الـبـخـارـيـ ، وـمـسـلـمـ ، وـالـتـرـمـذـيـ وـالـتـسـانـيـ ، وـأـبـيـ مـاجـهـ ، وـالـتـارـمـيـ ، وـأـبـيـ دـاـوـدـ ، وـأـبـيـ حـنـيلـ ، وـالـمـرـطـاـ .. وـلـاـ فـيـ مـسـنـ زـيدـ أـبـيـ عـلـىـ .. وـلـاـ فـيـ طـبـقـاتـ أـبـيـ سـعـدـ ..

لهم كل مزضده<sup>(1)</sup> .. ويعيرون على السيوطي (849 - 911هـ / 1445 - 1505م) رفضه القول بنسخ آية المسيف لآيات «العفو» و«الصفح» و«الإعراض»، وقوله إن ذلك ليس سخاً، وإنما هو من نوع «النسا»، أي التأجيل والتوقيت بأجل وظرف .. وقوله: إن آية «فاغفروا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره»<sup>(2)</sup> غير منسوخة، وأن حكمها مؤجل بأجل .. ويررون في قول السيوطي هذا تعطيلاً لفريضتي «الجهاد» و«الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»<sup>(3)</sup>!

(ب) ولما كان «الجهاد» عند جماعة «الجهاد» هو «القتال، أي المواجهة والدم»<sup>(4)</sup> .. فقد عرّضوا بالرد على آراء في حقل الدعوة والعمل الإسلامي فسرت «الجهاد» بمعناه العام، أي بذل الجهد واستفراج الطاقة في سبيل الله .. ويدخل فيه جهاد النفس .. وجihad الشيطان .. والجهاد بالعلم، طليباً وبذلاً .. فقالوا للذين يختلفون عن القتال بحجة أن jihad «مراحل»، وأنهم الآن في مرحلة «جهاد النفس»، ولم يصلوا بعد إلى مرحلة «جهاد الآخرين» - وفيهم الحكام - قالوا لهم: «إن jihad اليوم فرض عين على كل مسلم» ثم هو «مراقب لا مراحل»<sup>(5)</sup> .. وقالوا للذين يجاهدون بطلب العلم وبذله: إن «العلم ليس هو السلاح الحاد والقاطع الذي سوف يقطع دابر الكافرين .. ولكن هذا السلاح هو الذي ذكره لنا المولى، عز وجل، في قوله: (قاتلواهم يعذبهم الله بآيديكم ويذريهم وينصركم عليهم ويشف ضدّور قوم مؤمنين)»<sup>(6)</sup> .. ونحن لا نحقر قدر العلم والعلماء، بل ننادي به، ولكن لا نحتاج به في التخلص عن فرائض شرعاها الله ..<sup>(7)</sup>

(ج) وفي الحقل الإسلامي هناك تيار يدعى إلى العمل وفق «الشرعية التي حددها الحكام»، ومن خلال «حزب إسلامي» يمارس الدعوة في حدود القوانين السائدة في المجتمع .. وجماعة «الجهاد» يرفضون ذلك، لأن «النظام» - أي نظام - لن يسمح بالأداة الفعالة التي تدمر هذا النظام، وبما أن هذا هو

(1) التوبه: 5.

(2) البقرة: 109.

(3) (الفرضة العائنة) ص 27، 28.

(4) المصدر السابق. ص 30.

(5) المصدر السابق. ص 41.

(6) التوبه: 14.

(7) (الفرضة العائنة) ص 23.

الهدف، فلا سبيل إليه بواسطة الأدوات المشروعة، حزباً كان أو برلماناً.. فالذين يقولون: «إن علينا أن نقيم حزباً إسلامياً في قائمة الأحزاب الموجودة» لم يؤد سعيهم هذا إلا إلى زيادة «الجمعيات الخيرية»! ولن يستطيع حزبهم بلوغ «الهدف الذي قام من أجله»، وهو تحطيم دولة الكفر» بل على العكس، سيكون ذلك إسهاماً في «بناء دولة الكفر! فهم يشاركونهم في الآراء.. ويشتركون في عضوية المجالس التشريعية التي تشرع من دون الله..»<sup>(1)</sup>.

(د) أما الذين يضعفون عن الجهاد، فيزعمون أنهم في مرحلة الاستضعفاف، ويدعون إلى اعتزال المجتمع والهجرة منه، على أمل تحصيل القوة، ثم العودة إليه غازين ومقمين لدولة الإسلام.. فإن آرائهم هذه - في نظر جماعة (الجهاد) - شطحات أناس ننكوا الطريق الصحيح لإقامة دولة الإسلام.. فعلى الذين يقولون «إن الطريق لإقامة الدولة الإسلامية هو المجرة إلى بلد آخر، وإقامة الدولة هناك، ثم العودة مرة أخرى فاتحين..» عليهم توفير الجهد، وإقامة دولة الإسلام بيدهم، ثم يخر حون منها فاتحين.. ومثل هؤلاء من يقول إنه سوف يهاجر إلى الجبل، ثم يعود فيلتقى بفرعون، كما فعل موسى، وبعد ذلك يخسف الله بفرعون وجنوده الأرض.. وكل هذه الشطحات ما نتجت إلا من جراء ترك الأسلوب الصحيح والشروعي الوحيد لإقامة الدولة الإسلامية..» والذى عينه الله سبحانه وتعالى بقوله: «كتب عليكم القتال وهو كرامة لكم وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم»<sup>(2)</sup> ويقوله سبحانه: «وَقَاتُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونْ فَتَةٌ وَيَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ»<sup>(3)</sup>..<sup>(4)</sup>.

(ه) أما الذين يقفون بالإسلام عند حدود الصلاح والتقوى والعبادة والنسك ويقولون: إن «السياسة» تورث القلوب قسوة تلهيها عن ذكر الله! فإن جماعة (الجهاد) تسخر من قولها هذا، لأن «الجهاد» - وهو « فعل سياسي» - هو قمة العبادة في الإسلام.. «ومن يزد حفاً أن يشغل بأعلى درجات الطاعة، وأن يكون في قمة العبادة فعله بالجهاد في سبيل الله» - وذلك مع عدم إهمال بقية أركان

(1) المصدر السابق. ص 79، 20.

(2) البقرة: 216.

(3) الأنفال: 39.

(4) (الغزوة الثانية) ص 21، 22.

الإسلام - ورسول الله، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يصف الجهاد بأنه سلام <sup>(1)</sup>، ويقول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «من لم يغز، أو تحدثه نفسه بالغزو مات ميتة جاهلية» <sup>(2)</sup> أو على شعبية من نفاق . ولذلك يقول المجاهد في سبيل الله عبد الله بن المبارك (118 - 181 هـ = 736 - 797 م) الذي أبكي الفضيل (105 - 187 هـ = 723 - 803 م):

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا  
لعلمت أنك بالعبادة تلعب  
فبحورنا بدمائنا تختصب  
من كان يخضب خده بدموعه  
وأمثال هؤلاء الذين يقولون: إن الانشغال بالسياسة يقسى القلب، ويلهي عن ذكر الله... كانوا يتتجاهلون قول النبي، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر» <sup>(3)</sup>... إن من يتكلم بهذه الفلسفات إما أنه لا يفهم الإسلام، أو هو جبان لا يريد أن يقف بصلابة مع حكم الله» <sup>(4)</sup> .

(و) أما الذين يقعدون عن الجهاد، ولا يسعون في سبيل إقامة الدولة الإسلامية، خوفاً من الفشل... فإنهم يقعون في خطأين: أولهما: التكوص عن تنفيذ أمر الله، بإقامة الدولة... والمسلم مطالب بتنفيذ هذا الأمر، بصرف النظر عن النتائج! وثانيهما: عدم إدراك جاذبية عدل الإسلام، ذلك الذي سيجلب إلى دولته أنصاراً كثيرين، حتى من بين الذين لم تسبق لهم معرفة بالإسلام!

فلنردد على الذين يقولون: «إننا نخشى أن نقيم الدولة. ثم بعد يوم أو يومين يحدث رد فعل مضاد يقضي على كل ما أنجزناه» - تقول جماعة (الجهاد): «إن إقامة الدولة الإسلامية هو تنفيذ لأمر الله، وليس مطالبين بالنتائج، والذي يتshedق بهذا القول الذي لا فائدة من آرائه إلا تثبيط المسلمين عن تأدية واجبهم الشرعي بإقامة شرع الله قد نسي أنه بمجرد سقوط الحكم الكافر، فكل شيء سوف يصبح بأيدي المسلمين، مما يستحيل معه سقوط الدولة المسلمة. ثم إن قوانين الإسلام ليست قاصرة ولا ضعيفة عن إخضاع كل مفسد في الأرض خارج عن أمر الله... وبالإضافة إلى ذلك فإن قوانين الله كلها عدل، لن تجد سوى الترحاب حتى من لا يعرف الإسلام...» <sup>(5)</sup> .

(1) رواه: الترمذى، وابن ماجه، وابن حميد.

(2) رواه: مسلم، وأبو داود، والنسائي، والدارمى، وابن حميد.

(3) رواه: أبو داود، والترمذى، والنسائي، وابن ماجه، وابن حميد.

(4) (الترمذى الغالبة) ص 19.

(5) المصدر السابق، ص 32.

(ز) أما الذين يدعون إلى توجيه الطاقات الإسلامية لتحرير مقدسات المسلمين وأوطانهم المحتلة من الصهيونية والاستعمار... فإن جماعة (الجهاد) يقولون لهم: ليست هذه هي المعركة المباشرة... وليس هذا هو الطريق الصحيح لتحرير هذه المقدسات! فالطريق لتحرير القدس يمر عبر تحرير بلدنا، أولاً، من الحكم الكافر، لأن هؤلاء الحكام هم أساس وجود الاستعمار في بلاد الإسلام... وبالأفكار «الوطنية» والمعارك «الوطنية» يزداد رصيد هؤلاء الحكام قوة، فتندفع قبضتهم الكافرة على عنق الإسلام وأهله... فلابد من إزالتهم أولاً، ثم الانطلاق، تحت قيادة إسلامية، لتحرير المقدسات!

لقد رأت جماعة (الجهاد) أن الاستعمار هو «العدو البعيد»، وأن الحكام الكفرا هم «العدو القريب»... وقالوا للذين يرون «بأن ميدان الجهاد اليوم هو تحرير القدم، كأرض مقدسة»: إن تحرير الأرض المقدسة أمر شرعي واجب على كل مسلم. ولكن رسول الله، عليه السلام، وصف المؤمن بأنه كيسٌ فطن. أي أنه يعرف ما ينفع وما يضر، ويقدم الحلول الحاسمة الجذرية. وهذه نقطة تستلزم توضيح الآتي:

أولاً: إن قتال العدو القريب أولى من قتال العدو البعيد.

ثانياً: إن دماء المسلمين التي ستنزف، حتى وإن تحقق النصر... فالسؤال الآن: هل هذا النصر لصالح الدولة الإسلامية القائمة؟ أم أن هذا النصر هو لصالح الحكم الكافر القائم، وهو تثبيت لأركان الدولة الخارجية عن شرع الله؟ وهؤلاء الحكام إنما ينتهزون فرصة أفكار هؤلاء المسلمين الوطنية في تحقيق أغراضهم غير الإسلامية، وإن كان ظاهرها الإسلام، فالقتال يجب أن يكون تحت راية وقيادة مسلمة، ولا خلاف في ذلك.

ثالثاً: إن أساس وجود الاستعمار في بلاد الإسلام هم هؤلاء الحكام، فالبدء بالقضاء على الاستعمار هو عمل غير مجد، وغير مفيد، وما هو إلا مضيعة للوقت. فعلينا أن نركز على قضيتنا الإسلامية، وهي إقامة شرع الله أولاً في بلدنا، وجعل كلمة الله هي العليا، فلا شك أن ميدان الجهاد الأول هو اقتلاع تلك القيادات الكافرة واستبدال النظام الإسلامي الكامل بها، ومن هنا تكون الانطلاقة...»<sup>(1)</sup>.

(1) المصدر السابق. ص 25.

هكذا... تم وصف الواقع ، وتحديد أسبابه... وتحديد الهدف ، والوسيلة لبلوغه...  
والرد على الاعتراضات الموجهة إلى الوسيلة...

دولة تعلوها أحكام الكفار ، تستند بجمهور مسلم... والهدف هو إقامة الدولة  
الإسلامية ، التي تعيد إلى الأمة إسلامها.... والسبيل إلى ذلك هو الجهاد ، أي القتال ،  
والمواجهة بالدم !

## جماعات الجهاد

ومثلاً كان الهدف واضحًا في فكر هذه الجماعة، وضحت كذلك معالم «الأداة» اللازمة لبلوغ هذا الهدف... فالجهاد هو السبيل لإقامة الدولة الإسلامية... و«الجماعة المجاهدة» هي أداة jihad لإقامة هذه الدولة... ومن القلة المؤمنة بالجهاد تكون هذه الجماعة، التي ستغليب، فتغلب الكثرة المعاندة بإذن الله! «فجيوش المسلمين، على مر العصور، قليلة العدد والعدة، وتواجه جيوشاً أضعافها...» وليست هذه - كما يقول البعض - «خصوصية للرسول، عليه السلام، وصحابته الكرام...» ذلك أن وعد الله بالنصر دائم ما دامت السماوات والأرض...»<sup>(1)</sup> «... إن الذي سيقيم الدولة هم القلة المؤمنة...» والذين يستقيمون على أمر الله وسنة رسول الله، عليه السلام، دائمًا قلة، بدليل قول الله عز وجل: «وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي الشُّكُورُ»<sup>(2)</sup> وقوله سبحانه: «وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُّوكُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ»<sup>(3)</sup> وتلك سنة الله في أرضه... فمن أين سنأتي بهذه الكثرة المأمولة؟... والله سبحانه، يقول: «وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ لَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ»<sup>(4)</sup>... «... إِنْ وَعَ اللَّهُ لِلْقَلْةِ الْمُؤْمِنَةِ، بِالنَّصْرِ دَائِمٌ، لَكُمْ مِّنْهُونَ بِعَزْمِ هَذِهِ الْقَلْةِ الْمُؤْمِنَةِ عَلَى الْجِهَادِ، وَسَعِيهَا فِي طَرِيقِهِ...» فعلى المسلم أولاً أن ينفذ الأمر بالقتال بيده، ثم بعد ذلك يتدخل الله، سبحانه وتعالى، بالسنن الكونية، وبذلك يتحقق النصر على أيدي المؤمنين من عند الله سبحانه وتعالى»<sup>(6)</sup>.

(1) المصدر السابق. ص 29.

(2) سيد: 13.

(3) الأنعام: 116.

(4) يوسف: 103.

(5) (الغريبة الغالية) ص 20.

(6) المصدر السابق. ص 24.

وإذا كانت القلة المؤمنة هي جماع هذه الجماعة المجاهدة، فإن «قيادتها» تتبع منها بطبعها، وفق المعايير التي تحكمها الغايات والأهداف... «قيادة المسلمين بأيديهم، هم الذين يظهرون بها... وينبغي أن تكون للأحسن إسلاما... وأن تكون للأقوى - والأمر نسي... وإذا كان في القيادة شيء من القصور فما من شيء إلا ويمكن اكتسابه... أما أن نفرد بحجة فقدان القيادة فهذا لا يجوز... إننا قد نجد فقيها، ولكن ليس عالماً بأحوال الزمان والقيادة والتنظيم، وقد نجد العكس، ولكن كل هذا لا يعفينا من إيجاد القيادة، وأن نخرج أنسينا لقيادتنا، في وجود الشوري، والتواصص يمكن استكمالها...».

وكمما ترثينا سنة الرسول، عليه السلام، إلى استبعاد الضعيف، ولو كان صالحًا ورعاً، عن القيادة - فلقد سأله أبو ذر أن يوليه إمارة، فقال له: «إنك ضعيف، وإنها أمانة»! - كذلك يرشدنا فقه خامس الخلفاء الراشدين عمر بن عبد العزيز إلى «ما يسوغ إبعاد الصادق، صاحب الخير عن المسؤولية، إذا كان فيه نوع من حب الظهور والخيلاء، سداً للذرية، وصيانته له من احتمالات الافتتان والجناية على نفسه وعلى الدعوة...»<sup>(1)</sup>.

ولهذه القيادة، بل وعليها أن تجدد في أساليب الدعوة ونظم القتال وطرائق التعامل مع الأعداء... فهي تعيش عصرها، محكمة بمبادئ الإسلام ومتناهجه ويعياباته وأهدافه، وفي ذات الوقت حرة الحرية كلها في التجديد بالوسائل والسبل والأساليب... «فمع تقدم الزمن وتطور البشرية يبدو تساول: لا شك أن أساليب القتال الحديثة قد تختلف شيئاً ما عن أساليب القتال في عهد النبي عليه السلام... فما هو أسلوب قتال المسلم في العصر الحديث؟ وهل له أن يعمل عقله ورأيه؟» والجواب على هذا التساؤل هو «أن أسلوب القتال ليس وحده ولا سنته ثابتة، ولكن المسلم له أن يعمل عقله ويدبر ويخطط، والأمر يعود فيه إلى المشورة...».

وفي التعامل مع الأعداء يجب الإسلام ما لا يجوز في التعامل مع الجماعة المؤمنة... فالكذب على العدو جائز إلى حد مخالفة الحقيقة... وإن كان الأولى الوقف فيه عند حدود «التعريف»! وإعلان الولاء للعدو في الحرب، إذا اقتضته المصلحة، جائز «ولو وصل الأمر إلى إظهار الشرك والكفر»! وكذلك «انغماس المسلم في صفوف الكفار إن كان ذلك في مصلحة المسلمين»<sup>(2)</sup>!

(1) المصدر السابق، ص 33.

(2) المصدر السابق، ص 37-39، 41، 42.

فمع وضوح الغايات.. وتحدد المنطلقات.. هناك من الحرية والمرؤنة، في الوسائل والأساليب ما يكفل للجماعة المؤمنة المجاهدة وقادتها تحقيق الغايات:

• إزالة دولة الكفر المرندة عن الإسلام....

• وإقامة الدولة الإسلامية...

• وإعادة الإسلام إلى المسلمين...

• والانطلاق لإعادة الخلافة الإسلامية من جديد.....

ذلك هو عرض فكر جماعة (الجهاد)، كما تناشر في الصفحات القليلة لكتاب (الفریضة الغائية).. عرضناه بأمانة... بل وبدقة لعلها فاقت الدقة التي عرضه بها مؤلف هذا الكتاب!

## ولنا ملاحظات

وهذه الملاحظات التي أسوقها على فكر جماعة (الجهاد) - كما تبدى وتبلور في كتاب (الفرضية الغائبة) - لها «منبع» و«منطلق».. ولها «إطار»... .

فمنبعها ومنطلقها هو الموقف الفكري الذي أؤمن به وألتزمه... وهو الموقف الذي يرى في الإسلام: الإسلام الدين، والإسلام الحضاري، والإسلام السياسي: الحصن التاريخي الحصين لأمتنا العربية الإسلامية، والذي تحصنت به أمام الهجمات الغازية، عبر قرون تاريخها الطويل، والذي ضمن لها - في الجملة والجوهر والأساس - الاستعصاء على الذوبان القومي والحضاري في موجات الغزو وحضارات الغزاة... لقد كانت أصدق التداعيات التي انفعت بها ضمائر الأمة وأيضاً عقولها أمام التحديات الكبرى هو نداء: «وا إسلاماه؟!»... حدث ذلك في الماضي... ويحدث الآن... .

وذلك الحقيقة تعني أن الصحوة الإسلامية المعاصرة والبعث الإسلامي الجديد هو أكثر ظواهر حياتنا صحيحة، وأجدرها بالمساندة المخلصة والتقويم البناء... فالإسلام، كان ولا يزال، هو الرسالة الخالدة لأمتنا الواحدة!.. .

وإذا كان الاستقلال السياسي - يعلمه وتشيده - لم يعد يغنى في مفهوم الاستقلال الحقيقي... وإذا كان الاستقلال الاقتصادي قد غدا إنجازاً لا غنى عنه على درب تحقيق الاستقلال عن الاستعمار... فإن الاستقلال الحضاري هو جوهر هدف الأمة الواعية في الاستقلال!.. فبدونه تصبح الأمة - ومعها أعلامها وأناشيدها ومؤسساتها الاقتصادية - هامشًا للمركز الحضاري الاستعماري، وتحول تسميتها عن طريق الاستقلال الحق إلى طريق تسمية التبعية!... . وبدون الإسلام، والإسلام الحضاري والسياسي على وجه الخصوص يصبح الحديث عن الاستقلال الحضاري حديثاً عن التبعية الحضارية، حتى ولو لم يدرك ذلك المتحدثون؟!.. .

أما «إطار» هذه الملاحظات - والذي هو وثيق الصلة بمنطلقاتها - فهو محكوم بالمقام الذي تكتب له هذه الصفحات.. مقام «الوصف» و«التقييم» ل الفكر فصيلة من فصائل الحركة الإسلامية الجديدة... فليس المقام مقام «بحث فقهي» نحاكم فيه هذا الفكر بمعايير الفقه، - وهي معايير قد تعددت و اختلفت فيما نحن بصدده من مشكلات - وإنما الذي نهدف إليه هو الإسهام في ترشيد هذا الفكر الذي «وصفناه» وذلك عن طريق:

- إلقاء الضوء على ما فيه من إيجابيات، لتنميها، ولفت الأنظار إليها، وذلك حتى نسهم في تخلص العقل العربي والمسلم من تلك السوقية التي أسرفت وتسرب فيها أجهزة إعلامنا، تلك التي تتسابق، بغياء جاهل وجهل غبي، إلى تشويه كل فكر رافض للواقع الظالم والبائس الذي تحياه أمتنا العربية الإسلامية..
- وأيضاً تسلیط الضوء على السلبيات القائمة والمستشرية في فكر هذه الفصيلة من فصائل الحركة الإسلامية، في إطار حوار فكري بناء وهادف لترشيد فكر هذه الجماعات..

وفي ضوء هذه المبادئ.. ومن هذا المنطلق.. وفي هذا الإطار.. فإن لنا على فكر جماعة (الجهاد) هذه أنواعاً ثلاثة من الملاحظات... تبرز أولاهما ميزاتها الفكرية... وتشير ثالثتها إلى سلبيات «جزئية» اتسم بها هذا الفكر، وتناثرت في صفحات كتاب (الفربيضة الغائبة)... وتناول ثالثتها قضية تحسبها «جوهرية» وعامة، تتعلق بمنهج الاستدلال من التراث والاستلهام له عندما نعرض لقضايا عصرنا الراهن... .

#### أ- ميزات لفكر الجماعة

1- فكر هذه الجماعة يصنفها ويضعها في إطار الحركات الإسلامية، الرافضة رفضاً تاماً وجذرياً للواقع الظالم والبائس الذي يحمل آثار الغزو والاستعمارية الحديثة، المتمثلة في «التغريب»، المذاقنة والمعادي لهوية الأمة الحضارية... . وتلك فضيلة كبرى تحسب لها... .

2- وسبيل هذه الجماعة لتحقيق أهدافها هو الجهاد الإسلامي... وهي بذلك تبعث من ترسانة أمتنا روح المسالة وقيم الاستشهاد، وضوءة متألقة، فتشير

إعجاب الشباب، ونلهم خياله، وتسهم في صرفه عن مهابي التحلل والتفاهة  
واللامبالاة...

3- هذه الجماعة لا تقول «بنكفير» جمهور الأمة... وإنما توجه نيرانها الفكرية،  
ووصمة «الكفر» إلى الحكام الظلمة الذين يبدلون شرع الله... . وتلك قضية  
تمتاز بها عن كثير من جماعات الرفض الإسلامية التي تعزل نفسها عن المجتمع  
عندما تحكم «بالكفر» على جمهور المسلمين..

4- لم تقدم هذه الجماعة تصوّراً محدّداً لمعالم «البديل الإسلامي» الذي تدعو  
إليه... . وغياب ملامح هذا البديل، وإن كان يمثل نقصاً وسلبية، إلا أنه في  
مثل ظروفها ومرحلتها قد يمثل ضرورة تساعد على تجميع الصدوق... . كما  
يترك الباب مفتوحاً للاجتهادات المتعددة والحوارات البناءة التي تسهم في تحديد  
اللامامح العريضة لهذا «البديل»... .

5- رغم النزوع «السلفي - النصوصي» لدى هذه الجماعة - والواضح من  
السلطان الطاغي لفکر ابن تيمية على آرائها - إلا أن فکرها يفسح المجال «للعقل»  
و«الرأي» و«التطور»، ومقتضيات الحال... .

6- للشوري في فکر هذه الجماعة مكان ملحوظ... . وتلك ميزة عن بعض جماعات  
الرفض الإسلامية الأخرى، تلك التي سقطت في مستنقع الاستبداد، الموروث  
من «نار يخنا السياسي»، والمحسوب، خطأ وزوراً، على «إسلامنا السياسي»!...  
هذا عن الميزات... .

### ب- ملاحظات نقدية على فکرها

وهذه الملاحظات النقدية، منها ما هو جزئي... . من مثل:

1- رکاكة الأسلوب، وأخطاء التعبير - دعك من أخطاء الطبع - التي تناولت في  
صفحات كتاب (الغريبة الغانية)، والتي لم تسلم منها «المأثورات»، فرآنا وسنة  
- سواء منها الأحاديث أو مراسلات الرسول - وكذلك النقول عن الفقهاء...  
مع غياب التوثيق الدقيق لهذه النقول... . حتى لقد بلغت هذه الرکاكة حد إعطاء  
الانطباع بقلة حصيلة صاحب الكتاب من القرآن الكريم!.. . وإلا فلابد أن

القرآن في الفصاحة وحسن التعبير؟! .. وهو الأثر الذي رأيأه لدى حرفيين، وأشباء أميين، طبعهم القرآن على الفصاحة عندما انخرطوا في سلك الدعاة الإسلاميين!

\* \* \*

2- في ص 4 يورد الكتاب حديثاً منسوباً للرسول ﷺ يقول فيه لقريش ، وهو بمكة: «لقد جنتم بالذبح» .. ولا يخرج هذا الحديث - الذي لم نجد في أهم وأوثق مصادر السنة (البخاري ، ومسلم ، والترمذني ، والنسائي ، وأبو داود ، والدارمي ، وابن ماجه ، والموطأ ، وابن حنبل ، ومسند زيد بن علي ، وطبقات ابن سعد) ... وهذا نسأل: هل حقاً كان هناك «ذبح» في المرحلة المكية؟ .. وألا يدعونا ذلك إلى عرض المأثورات على السيرة والواقع؟ .. وأيضاً عرض مثل هذا الحديث على ما رواه أبو موسى الأشعري: «إن رسول الله ﷺ سمع لثنا نفسه أسماء ، منها ما حفظناه ، فقال: أنا محمد ، وأحمد ... ونبي الرحمة ... ونبي التوبة ، ونبي الملحمة...»<sup>(1)</sup> .. وكذلك الحديث الذي رواه سلمان الفارسي: «قال رسول الله ﷺ: «إني لم أبعث لغاثاً ، وإنما بعثت رحمة للعالمين»<sup>(2)</sup>! .. وقبل كل ذلك ، ألا يجدر عرض مثل هذه المأثورات على الآية القرآنية التي يخاطب بها المولى رسوله فيقول له: «وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ»<sup>(3)</sup>! ..

3- وفي ص 4 - أيضاً - يستدل الكتاب على عموم دين الإسلام كل البشر ، في المستقبل ، بما ثورات ثانية تقول ببلوغ الإسلام «المشرق» و«المغرب» - وملحوم لمن قرأ القرآن أن بلوغ «المشرق» و«المغرب» لا يعني العموم العالي ، فكل مكان «مشرقه ومغاربه» ، ولذلك وصف الله نفسه بأنه رب «المشرق والمغارب» ... ثم ... ألا يجب عرض هذه المأثورات على القرآن الذي قطع بأن وجود أمم متعددة تتبع شرائع دينية مختلفة هو سنة من سنن الله وإرادة إلهية؟! «وَلَوْ شاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ»<sup>(88)</sup>

(1) رواه: مسلم ، والترمذني ، وابن ماجه ، وابن حنبل.

(2) رواه: أبو داود ، وابن حنبل.

(3) الأنبياء: 107.

إِلَّا مَنْ رَحْمَ رَبُّكَ وَلَذِكَ خَلْقُهُمْ<sup>(1)</sup>... والأمة هنا هي «الدين» - والمفسرون يقولون: إن «الإشارة للاختلاف أي وللاختلاف خلقهم!»<sup>(2)</sup>... ثم لا يجب أن نميز بين الكلام «الإبّاري»، الذي تشنّه به وجдан الشباب، وبين التفسير العلمي، الدقيق والمسؤول، لما في تراثنا من مأثورات؟!

\* \* \*

4- ص 11 يتحدث الكتاب عن «البِاسَة» أو «البِاسِق» - قانون وشريعة جنكيز خان - وهي خليط من الفكر الوثني واليهودي والنصراني والإسلامي - ويقول: «إنها أقل جرماً من الشرائع المطبقة اليوم في المجتمعات الإسلامية»... فهل قرأ «البِاسَة»؟ ثم أجرى المقارنة قبل هذا الحكم؟ ليس في الكتاب ما يشير إلى أنه قد صنع ذلك، ولا ما يدل على شيء منه! وهذا مما لا يجوز ولا يصح أن تتأسس عليه الأحكام! خصوصاً وأن أحكام «الكفر» - التي قررها الكتاب - هي أخطر أنواع الأحكام!

\* \* \*

5- ص 27، 28 يتحدث عن «آية السيف» (فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهَرُ الْحَرَمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِينَ وَجَدْتُمُوهُمْ<sup>(3)</sup>) التي نسخت كل آيات «الصبر» و«العفو» و«الصفح» و«الإعراض»... لكنه يتجاهل أن «آية السيف» قد نزلت في «المشركين»، ولم تنزل في الذين يؤمنون ببعض الكتاب ويکفرون ببعضه - وهم الذين يدعون للجهاد ضدهم - فلا تستشهدوا هنا في غير موضعه... وهو عندما يدعون لجهاد حكام هذا العصر يقسيهم على «الخوارج» وعلى «مانعى الزكاة»، زمن أبي بكر الصديق... وهؤلاء ليسوا «بمشركين»، حتى تستشهدوا على جهادهم «بآية السيف»!

ويتصل بهذه الملاحظة ما جاء في ص 28 من نقده لقول «السيوطى» بأن «آية السيف» لم تنسخ آية: (فَاغْفُوا وَاصْفُحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ)... والحق مع السيوطى، لسبب ما كان يصح أن يخفى على المتأمل... «آية السيف» نزلت في «المشركين»،

(1) هود: 118، 119.

(2) القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) ج 9 ص 114، 115. طبعة دار الكتب المعاصرية.

(3) التوبة: 5.

بينما آية **«فَاغْفُوا وَاضْفَحُوا»** نزلت في «أهل الكتاب»، وسياقها يقول: **«أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلِهِ وَمَنْ يَتَبَدَّلُ الْكُفَّارُ بِالإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءُ السَّبِيلُ** (١٠٨) **وَذَكَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْلَا يَرِدُونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسْدًا مِنْ عَنْدِ أَنفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ** ما تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحُقْقُ **فَاغْفُوا وَاضْفَحُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَنَّ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ** (١) . . . . فالملامح مختلفة، وسبب النزول مختلف، والمرادون في كل من الآيات مختلفون اختلافاً نوعياً . . . .

إن علاقة الإسلام وال المسلمين الأوائل بالقتال والسيف والجهاد المسلح والصراع العنيف، واستخدامهم لهذه الأدوات أمر يحتاج إلى إيضاح . . . .

لقد أمضى المسلمين الأوائل بمكة ثلاثة عشرة سنة في ظروف «الاستضعفاف» . . . . وكان طبيعياً ألا يكون القتال أمراً وارداً في التكليف الإلهي لنبيه وللمؤمنين في تلك المرحلة التي سبقت الهجرة من مكة إلى المدينة، تشهد بذلك الآيات وال سور المكية للقرآن الكريم، في فيها نقرأ قول الله سبحانه للرسول ﷺ: **«إِذْفَعْ بِالْتَّيْهِيْنِ أَحْسَنَ الشَّيْئَهِ نَخْ أَغْلَمْ بِمَا يَصْبِرُوْنَ**» (٢) . . . **«وَمَنْ أَخْسَنَ قُوَّلَا مَنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحَا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ** (٣) **وَلَا تَسْتَوِي الْخَسْنَةُ وَلَا السَّيْئَةُ ادْفَعْ بِالْتَّيْهِيْنِ إِذَا أَحْسَنَ فَإِذَا الَّذِي يَبْتَكِ وَبَيْتَهُ عَدَاوَةً كَانَهُ** ولئي حميم (٤) **وَمَا يَلْقَاهَا إِلَّا ذِنْنِ صَبَرُوا وَمَا يَلْقَاهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ** (٥) . . . **«إِنَّمَا أَنْتَ** مذكور (٦) **لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسِيْطِرٍ**» (٤) .

وحتى بالمدينة المنورة، بعد الهجرة، وقيام الدولة الإسلامية، ولحين من الدهر، كانت آيات القرآن الكريم تؤكد على «الجهاد» غير القتالي في الصراع بين المؤمنين والمشركين، فقد أصبح للإسلام كيان متميّز، واتخذ هذا الكيان لنفسه من المدينة مجالاً حيوياً، غدت لأهله فيه حرية الدعوة إلى الدين الجديد . . . ففي هذا المناخ، ورغم انتهاء مرحلة «الاستضعفاف» بالنسبة للمسلمين، نجد الله سبحانه يوحى إلى رسوله قوله: **«وَاضْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُوْنَ وَاهْجِرْهُمْ هَجْرَا جَمِيلًا** (٦) **وَذَرْنِي وَالْمَكَدَّبِينَ أُولَي النُّعْمَةِ وَمَهْلِهِمْ قَبِيلًا** (٧) . . . وحتى عندما كان اليهود يمارسون مع الرسول ﷺ خلتهم العريقة واللصيق،

(١) البقرة: ١٠٨، ١٠٩.

(٢) المؤمنون: ٩٦.

(٣) فصلت: ٣٥-٣٣.

(٤) العاشية: ٢١، ٢٢.

(٥) المزمل: ١٠، ١١.

وهو نقض العهود وخيانتها المواثيق ، كان الوحي ينزل من السماء فيقول : **«فَبِمَا نَفَضُّهُمْ** مِنْ أَنْفُسِهِمْ لَغَنَّا هُمْ وَجَعَلْنَا قَلْوَبَهُمْ قَاسِيَةً يَحْرُفُونَ الْكَلْمَ عنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسَوْا حَظًّا مَا ذَكَرْنَا بِهِ وَلَا تَزَالُ تَطْلُعُ عَلَىٰ خَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَاغْفِ غَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُخْسِنِينَ»<sup>(1)</sup> .

لكن الهجرة ، وقد أنهت دور «الاستضعاف» ، قد صاحبها تطور هام في أدوات الصراع «المأذون» بها ، من الله سبحانه لل المسلمين ، ضد أعداء الدين الجديد.. فيها ، وبالدولة التي أقاموها بالمدينة قد أصبح بالإمكان أن يتجاوزوا تلك المرحلة التي كانوا يواجهون فيها العنف «بالعفو» و«الصفح» و«الهجر الجميل»! ومن ثم فلقد أحل الله لهم النهوض إلى الصراع ضد أعدائهم ، متخذين أدوات أشد وأدarker في باب العنف من هذه الأدوات... . وعندما كان الرسول عليه السلام مهاجرًا من مكة إلى المدينة ، نزل الوحي بآيات تتحدث عن دور «الصراع» في انتصار الحق على الباطل ، وحق المظلومين الذين أخرجهم الظالمون من ديارهم ، في الدخول إلى هذا الميدان **«إِنَّ اللَّهَ يَدْعُونَ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوْبَانَ كُفُورٍ (٣٨) أَذْنَنَ لِلَّذِينَ يَقْاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ (٣٩) الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حُقْقٍ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دُفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بِعَضْهُمْ بِيَغْضِبٍ لَهُمْ صَوَامِعٌ وَبَيْعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدٌ يَذَكَّرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرْهُ إِنَّ اللَّهَ لَغُوَيْ عَزِيزٌ»**<sup>(2)</sup> .

وقال المفسرون لهذه الآيات ، التي صاحب نزولها تمام حدث الهجرة: إنها قد أعطت المسلمين «الإذن في القتال» وإن كان التأمل في نصها والفقه لكلماتها لا يجد بها أكثر من الإذن والتوجيه إلى «الصراع» ضد الأعداء ، أيًا كانت أدوات هذا الصراع ، وأيًا كان مكانها من أدوات «القتال»! .

وفيمما بين السنة الأولى من الهجرة والسنة السابعة ، التي أعقبت صلح الحديبية والتي تمت فيها عمرة القضاء ، في هذه السنوات السبع شهد المسلمون أكثر من عشرين غزوة ، مارسوا القتال في عدد منها . ومع ذلك ، فقد ظل قتالهم هذا ، طوال هذه السنوات ، محكمًا **«بِالإِذْنِ»** الإلهي للمظلومين في أن يستخدموا أدوات «الصراع» في ردع الظالمين الذين أخرجوهم من الديار!

(1) المائدः: 13 .

(2) الحج: 40-38

فـلما كانت السنة السابعة من الهجرة، وتجهز المسلمون للسفر من المدينة فـاـصدـين مـكـة لأداء عمرة الفضاء، وـفـقاـ لـصلـحـ الحـديـيـةـ الـذـيـ أـبـرـ موـهـ معـ قـريـشـ فـيـ عـامـهـ المـنـصـرـ، توـجـسـ الـمـسـلـمـوـنـ خـيـفـةـ مـنـ غـدـرـ الـمـشـرـكـيـنـ بـهـمـ عـنـ دـاـئـهـمـ لـمـنـاسـكـ الـعـمـرـةـ.. فـهـمـ سـيـدـخـلـوـنـ مـكـةـ مـعـتـمـرـيـنـ، وـلـيـسـ مـعـهـمـ مـنـ السـلـاحـ سـوـىـ سـلاـحـ الـمـسـافـرـ.. ثـمـ إـنـ الـوقـتـ فـيـ الـأـشـهـرـ الـحـرـمـ الـتـيـ لـاـ يـحـلـ فـيـهـ الـقـتـالـ، وـالـمـكـانـ هـوـ الـحـرـمـ الـآـمـنـ الـذـيـ لـاـ يـجـوزـ فـيـهـ الـقـتـالـ.. فـمـاـ الـضـمـانـ مـنـ غـدـرـ الـمـشـرـكـيـنـ وـأـخـذـهـمـ الـمـسـلـمـيـنـ عـلـىـ غـرـةـ، فـيـ هـذـاـ الـتـوـقـيـتـ وـذـلـكـ الـمـكـانـ وـتـلـكـ الـمـلـابـسـ؟ـ؟ـ

وـأـمـامـ خـشـيـةـ الـمـسـلـمـيـنـ هـذـهـ مـنـ غـدـرـ الـمـشـرـكـيـنـ وـنـقـضـهـمـ عـهـدـ الـحـدـيـيـةـ، تـزـلـ وـحـيـ اللهـ بـأـيـاـتـهـ الـتـيـ «ـتـأـمـرـ»ـ بـلـ إـنـ شـتـتـ الـدـقـةـ «ـتـأـذـنـ»ـ بـ«ـالـقـتـالـ»ـ، إـذـاـ مـاـ نـقـضـ الـمـشـرـكـوـنـ الـعـهـدـ، وـتـطـلـبـ الـحـالـ مـنـ الـمـسـلـمـيـنـ قـتـالـ أـعـدـاهـمـ الـمـشـرـكـيـنـ، حـتـىـ وـلـوـ كـانـ «ـرـدـ الـعـدـوـانـ»ـ فـيـ الـشـهـرـ الـحـرـامـ وـالـبـيـتـ الـحـرـامـ (ـوـقـاتـلـوـاـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ الـذـيـ يـقـاتـلـوـنـكـمـ وـلـاـ تـعـتـدـوـاـ إـنـ اللهـ لـاـ يـحـبـ الـمـغـدـيـنـ (ـ19ـ٠ـ)ـ وـقـاتـلـوـهـمـ حـتـىـ ثـقـفـتـوـهـمـ وـأـخـرـجـوـهـمـ مـنـ حـتـىـ أـخـرـجـوـهـمـ وـالـفـتـتـةـ أـشـدـ مـنـ الـقـتـلـ وـلـاـ نـقـاتـلـوـهـمـ عـنـ الـمـسـجـدـ الـحـرـامـ حـتـىـ يـقـاتـلـوـكـمـ فـيـهـ فـإـنـ قـاتـلـوـهـمـ فـاقـتـلـوـهـمـ كـذـلـكـ جـزـاءـ الـكـافـرـيـنـ (ـ19ـ١ـ)ـ فـإـنـ اـنـتـهـوـاـ فـإـنـ اللهـ غـفـرـ رـحـيمـ (ـ19ـ٢ـ)ـ وـقـاتـلـوـهـمـ حـتـىـ لـاـ تـكـوـنـ فـتـتـةـ وـيـكـوـنـ الـذـيـنـ لـلـهـ فـإـنـ اـنـتـهـوـاـ فـلـاـ غـدـوـانـ إـلـاـ عـلـىـ الـظـالـمـيـنـ (ـ19ـ٣ـ)ـ الشـهـرـ الـحـرـامـ بـالـشـهـرـ الـحـرـامـ وـالـخـرـمـاتـ قـصـاصـ فـمـنـ اـغـتـدـىـ عـلـيـكـمـ فـاعـتـدـوـاـ عـلـيـهـ بـمـثـلـ مـاـ اـغـتـدـىـ عـلـيـكـمـ وـأـنـقـوـاـ اللهـ وـأـعـلـمـوـاـ أـنـ اللهـ مـعـ الـفـتـقـيـنـ)ـ (ـ1ـ).

فـأـمـامـ عـدـوـانـ الـمـشـرـكـيـنـ.. وـنـقـضـهـمـ الـعـهـدـ.. وـاسـتـحـلـالـهـمـ حـرـمـةـ الشـهـرـ الـحـرـامـ وـالـبـيـتـ الـحـرـامـ.. عـلـىـ الـمـؤـمـنـيـنـ قـتـالـ الـذـيـنـ أـخـرـجـوـهـمـ مـنـ دـيـارـهـمـ، وـاجـهـهـوـاـ فـيـ فـتـنـهـمـ عـنـ دـيـنـهـمـ، دـوـنـمـاـ تـحـرـجـ مـنـ «ـالـحـرـمـاتـ»ـ ذـلـكـ أـنـ (ـالـحـرـمـاتـ قـصـاصـ)، وـفـيـ الـقـصـاصـ حـيـاةـ لـأـولـيـ الـأـلـابـابـ!

بـلـ وـأـكـثـرـ مـنـ ذـلـكـ.. فـإـنـاـ عـنـدـمـاـ نـتـأـمـلـ آـيـاتـ «ـالـقـتـالـ»ـ فـيـ سـوـرـةـ «ـبـرـاءـةـ»ـ -ـ «ـالـتـوـيـةـ»ـ ذـلـكـ الـتـيـ يـحـسـبـ الـبـعـضـ أـنـهـ شـرـعـ لـنـشـرـ الـإـسـلـامـ بـالـسـيـفـ، حـتـىـ لـيـقـولـونـ إـنـهـاـ قـدـ خـلـتـ لـهـذـاـ السـبـبـ مـنـ «ـالـبـسـمـلـةـ»ـ حـتـىـ لـاـ فـتـنـتـ بـذـكـرـ «ـالـرـحـمـنـ الرـحـيمـ»ـ!ـ -ـ حـتـىـ آـيـاتـ الـقـتـالـ فـيـ هـذـهـ السـوـرـةـ -ـ الـمـشـهـورـةـ بـأـيـةـ السـيـفـ -ـ نـرـاـهـاـ تـأـمـرـ الـمـسـلـمـيـنـ بـقـتـالـ مـنـ نـقـضـ الـعـهـدـ وـغـدـرـ بـالـمـوـاثـيقـ، دـوـنـ الـذـيـنـ اـسـتـقـامـوـاـ عـلـىـ عـهـدـهـمـ، رـغـمـ أـنـهـمـ مـشـرـكـوـنـ!ـ.. فـهـيـ شـرـعـ لـلـفـحـ،

(ـ1ـ) الـبـرـاءـةـ: 190ـ - 194ـ

حتى يعود المهاجرون الذين أخرجوا من ديارهم إلى تلك الديار ، وحتى ينال الناكثون للعقود ما يستحقون من تأديب .. و حتى تؤمن الدعوة الإسلامية غدر هؤلاء الناكثين .. فما فيها من عنف مشروع لا علاقة له «بالعدوان» ولا بنشر الدين عن طريق «القتال» .. «براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين (١) فسيخوا في الأرض أربعة أشهر واغلموا أنتم غير معجزي الله وأن الله مخزي الكافرين (٢) وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر أن الله بريء من المشركين ورسوله فإن ثبتم فهو خير لكم وإن توبيتم فاغلموا أنتم غير معجزي الله وبشر الذين كفروا بعذاب أليم (٣) إلا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم يتقصوكم شيئاً ولم يظهروا عليكم أحداً فاتبوا إليهم عهدهم إلى مذتهم إن الله يحب المتقين (٤) فإذا أسلخ الأشهر الحرام فاقتلو المشركين حيث وجدهم وخذلهم وأحصروهم واقعدوا لهم كل مرصدٍ فإن تابوا وأقاموا الصلاة واتوا الزكاة فخلوا سبيلهم إن الله غفورٌ رحيم (٥) وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنة ذلك بأنهم قوم لا يعلمون (٦) كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله إلا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقموا لهم إن الله يحب المتقين (٧) .. وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أئمته الكفر إنهم لا أيمان لهم لعنهم ينتهون (٨) إلا يقاتلون قوماً نكثوا أيمانهم وهموا بخروج الرسول وهم بدأوكم أول مرة أخشوئهم فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين (٩) قاتلوكم يعذبهم الله بآيديكم ويخرهم ويتصاركم عليهم ويشف ضدور قوم مؤمنين (١٠) ويدهبي غيظ قلوبهم ويتوب الله على من يشاء والله عليم حكيم» (١).

فرغم أن المناسبة كانت محاطة بنصيحة الظروف السياسية لفتح المسلمين لمكة ، وهو الفتح الذي يمثل «عودة» المهاجرين إلى الوطن الذي «أخرجوا» منه قسراً وظلماً وعدواناً .. ورغم ما يمثله هذا «الفتح» من شرط ضروري لتأمين الدعوة الإسلامية وضمان حرية دعاتها في شبه الجزيرة ، بالقضاء على المبورة المشركة المحركة للفوبي المناوئة للدين الجديد .. رغم كل ذلك فقد ظل الأمر الإلهي بالقتال ، في سورة التوبه ، وفي آية السيف ، محكوماً بالنهج الإسلامي الأصيل: أن لا عدوان إلا على المعتدين الظالمين الناكثين للعقود! .. ولم يكن ذلك بالأمر الغريب على أهل دين رسم لهم دينهم ذلك النهج .. فلم يكن القتال الإسلامي غاية للإسلام ولا للMuslimين ، وإنما كان سبيلاً لكسر الطوق الظالم

(١) التوبه: ١-٧، ١٢-١٥.

عن المستضعفين الذين ينون تحت وطأة المشركين «وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعِفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا أَخْرَجَنَا مِنْ هَذِهِ الْفَرْقَادِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا<sup>(1)</sup> وَاجْعَلْنَا مِنْ لَذْنَكَ وَلِيَا وَاجْعَلْنَا مِنْ لَذْنَكَ نَصِيرًا<sup>(2)</sup> ٧٥) الَّذِينَ آتَنَا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتَلُوا أَوْلِيَاءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا»<sup>(2)</sup> ..

فهُوَ قَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَلِتَحْرِيرِ الْمُسْتَضْعِفِينَ، يَجْا بهُ بِهِ الْمُسْلِمُونَ الطَّاغُوتُ، الَّذِي يَعْنِي الطُّغْيَانَ وَالْعُدُوانَ وَالْتَّطَاوِلَ وَمَجاوِزَةَ الْحَدُودِ مِنْ قَبْلِ الْمُشَرِّكِينَ .. .

إِنَّ الْعَلَاقَةَ مُنْتَهَى وَالصَّلَةَ مُقْطَوْعَةَ بَيْنَ «الْإِيمَانِ» وَبَيْنَ «الْإِكْرَاهِ» - وَالْقَاتَلُ: إِكْرَاهٌ عَنِيفٌ! - وَمَنْ ثُمَّ فَإِنَّهَا مُنْتَهَى وَمُقْطَوْعَةَ بَيْنَ «الْقَاتَلِ» وَبَيْنَ انتِسَارِ الْإِسْلَامِ .. .

وَأَيْةُ السِّيفِ قَدْ نَزَّلَتِ فِي «الْمُشَرِّكِينَ»، وَ«الْمُشَرِّكِينَ» الَّذِينَ نَفَضُوا الْعَهْدَ، وَفَتَّوْا الْمُسْلِمِينَ عَنِ دِينِهِمْ، وَأَخْرَجُوهُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ، وَاعْتَدُوا عَلَيْهِمْ .. . وَعُمُومُهَا خَاصٌّ بِمَنْ لَهُمْ هَذِهِ الصَّفَاتِ .. ذَلِكَ هُوَ الْمَنْطَقُ. مَنْطَقُ الْفَقْهِ وَالْوَعْيِ بِآيَاتِ اللَّهِ!

\* \* \*

6- قَلَّا إِنْ مِنْ مَيْزَاتِ فَكْرِ هَذِهِ الْجَمَاعَةِ أَنَّهَا لَا «تَكْفُرُ» «جَمِيعُهُ» الْأُمَّةِ .. لَكِنْ ص 24 مِنْ كِتَابِ (الْفَرِيْضَةِ الْعَالِيَّةِ) تَفَسِّرُ «الْكُفُرُ الْبَوَاحُ» - أَيِّ الْصَّرِيحُ الثَّابِتُ بِالْأَدَلَلِ - وَالَّذِي جَعَلَهُ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِيزَةً لِخَلْعِ الْأَمْرَاءِ وَالْوَلَادَةِ - تَفَسِّرُ هَذَا «الْكُفُرُ الْبَوَاحُ» بِأَنَّهُ هُوَ «الْمُعَاصِي» .. هَكُذا بِإِطْلَاقٍ .. وَلَنَا عَلَى هَذَا الرَّأْيِ الْخَطِيرِ اعْتِرَاضَانِ .. .

أَوْلُهُمَا: إِنَّ الْقَاتَلِينَ، فِي تَرَاثِنَا، «بَكْفُرُ» مِنْ تَكَبُّ «الْمُعَصِيَّةِ الْكَبِيرَةِ» هُمْ «الْخَوَارِجُ»، وَحَدُّهُمْ، دُونَ غَيْرِهِمْ مِنْ فِرَقِ الْإِسْلَامِ .. وَلَا نَنْظُنَ أَنَّ جَمَاعَةَ (الْجَهَادِ) يَتَّبَعُنَ هَذِهِ الْمَفْوَلَةِ الْخَارِجِيَّةِ، لَأَنَّنَا نَرَاهُمْ يَتَّبَعُونَ رَأْيَ ابْنِ تَيمِيَّةَ فِي «الْخَوَارِجِ»، وَهُوَ يَوْجِبُ قَاتَلَهُمْ عَلَى الْمُسْلِمِينَ، لَأَنَّهُمْ فِي رَأْيِهِ، قَدْ مَرْقُوا مِنَ الدِّينِ! .. فَهُلْ هُمْ «خَوَارِجٌ» فِي هَذِهِ الْقَضِيَّةِ الْخَطِيرَةِ؟! .. ثُمَّ إِنَّ هَذَا الْقَوْلُ يَؤْدِي إِلَى تَكْفِيرِ كُلِّ الْعَصَّاءِ .. مُحَكَّمِينَ وَحَكَامًا .. وَهُوَ «غَلُوٌّ» قَلَّا إِنَّهُمْ قَدْ نَجَوا مِنِ الْوَقْوعِ فِيهِ!

(1) المراد مكة قبل الفتح.

(2) النساء: 75-76.

وثانيهما: أنهم يستدلون على أن «الكفر الواح» المبيح خلع الأماء والولاة هو «المعاصي».. يستدلون على ذلك بعبارة القاضي عياض يقول: «أجمع العلماء على أن الإمامة لا تتعذر لكافر وعلى أنه لو طرأ عليه الكفر انعزل. قال القاضي لو طرأ عليه كفر وتغيير الشرع أو بدعة خرج عن حكم الولاية وسقطت طاعته، ووجب على المسلمين القيام عليه وخلعه ونصب إمام عادل إن أمكنهم ذلك..»<sup>(1)</sup>.

ونحن نلاحظ أن القاضي عياض يميز بين «كفر» الوالي، بعد إسلامه، أي ردهه.. وبين «تغييره للشرع».. وبين إثباته «للبدع»، مستخدماً حروف العطف «الواو» و«أو».. فهو لم يقل إن البدعة أو المعصية «كفر»، وما كان له وهو السندي في العقائد، المالكي في الفقه أن يتبنى رأي «الخوارج» في هذا الأمر الخلافي الخطير!

ثم إن مهمة خلع الوالي الكافر أو الجائز أو الفاسق أو الضعيف هي فرض على الأمة.. فمن هي الأمة؟ قد يقال: إنها الجماعة المسلمة التي تنهض بهذا الفرض... وهذا لا بد من الحذر من خطر الخلط بين «الثورة» التي تتوافر لها الإمكانيات التي تجعل انتصارها أمراً غالباً - وهو ما سمي في تراثنا الإسلامي السياسي بشرط «التمكّن» - وبين «التمردات» و«هبات» «الرفض»، التي قد تصل إلى العنف الفردي، والتي يدعى أصحابها أنهم وحدهم «الأمة»، أي الجماعة المسلمة الأمارة بالمعروف والناهية عن المنكر!..

إن مشروعية «الثورة» في الإسلام حقيقة لا ينكرها سوى فقهاء السلاطين؟!.. لكن ما هي «الثورة»؟.. ومتى لا تكون «تمرداً» ولا «غضباً رافضاً»؟!.. تلك قضية تعلوها في فكر أصحاب (الفرضية الغانية) غيوم!

\* \* \*

7- في حديث الكتاب عن (الجهاد) ما يوهم بأن المراد به هو (القتال).. ويكاد أن يقول: إنه القتال فقط... وهذا مفهوم غريب عن فكر الإسلام!.. فـ«الجهاد» له معنى أوسع من معنى «الحرب» و«القتال».. فهو في اللغة، يعني: «استفراغ الوعي وبذل الجهد في مدافعة الأعداء».. على تعدد في الميادين التي يبذل فيها الإنسان وسعه وجهده، وتتنوع واختلاف في نوعية هؤلاء الأعداء.. فمن الفكر،

(1) (الفرضية الغانية) ص 24.

إلى الكسب المادي، إلى الميادين المتعددة للقتال.. ومن الأعداء الظاهرين، إلى مجاهدة النفس، إلى مغالية وسوءة الشياطين.. كلها ميادين لأنواع وأنواع من «الجهاد»، وهو في الشرع، ذو معنى عام أيضاً أعم من معنى الحرب والقتال والصراع المسلح.. فهو يشمل كل سبل «الدعاء إلى الدين الحق»<sup>(1)</sup>.. وعندما ينصرف إلى القتال يختص بقتال «من لا ذمة لهم من الكفار»<sup>(2)</sup>!

فالفرضية الغانية ليست فقط «القتال»!

\* \* \*

8- ما يقرره الكتاب في ص 20 من أن الفكر الحق لا يعييه أن المؤمنين به قلة في العدد.. حق لا خلاف فيه.. فالمبادأ الإسلامي يقول: لا تعرف الحق بالرجال، ولكن اعرف الحق تعرف أهله!.. فالعبرة بصدق الفكر ونصيبيه من الحق، وليس بهم أتباعه، ولا يعدد هؤلاء الأتباع.. ولكن.. يجب ألا يدفعنا هذا إلى الغض من شأن مقام «الأكثرية» في فكر الإسلام السياسي... «فالإجماع» لا تتحقق حججته إلا لكونه «إجماعاً».. واجتماع الأمة على أمر يقطع بصوایه، إذ لا تجتمع الأمة على ضلال، كما قال عليه السلام.. وفي الشورى لابد من اعتماد رأي الأكثرية، وإلا كانت الشورى عبئاً لا يتحقق الغرض منها. فالمعيار هو صواب الرأي، ونصيبيه من الحق.. وبعد ذلك لا يجوز الغض من شأن «العدد» أقلية كانوا أم أكثرية!..

\* \* \*

9- في ص 9 يحكم كتاب (الفرضية الغانية) على حكام العصر المسلمين بأنهم يستحقون عقوبة أشد من عقوبة الكافر الأصلي، لأنهم «مرتدون».. ويسدل الكتاب بقول ابن تيمية: «... وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي من وجوه متعددة...».

وهنا نلاحظ أن نص ابن تيمية وحكمه قد انتزع من إطاره، ووظف في مقام آخر لا علاقة له بالموضوع الأصلي! فابن تيمية يتحدث عن «الردة» بالمعنى المرادف لما

(1) الشريف الجز جانبي (التعربات) طبعة القاهرة سنة 1938م.

(2) مجمع اللغة العربية (المعجم الوسيط) -

نسميه اليوم «الخيانة الوطنية» والهرب من الجنديه والانتحاق بجيش الأعداء الغزاة لديار الإسلام والمقاتلين لأهله!.. ! يتحدث عن طائفه من عسكر المماليك، هربت والتحقت بجيش التتار الغزاة لديار الإسلام والمدمرين لحضارة المسلمين... . ولقد جاء حديثه عن هؤلاء المرتدین بعد حديثه عن المماليك، بالشام ومصر، وكيف أنهم هم «كتيبة الإسلام، وعزهم عز الإسلام وذلهم ذل الإسلام» ثم قال: «فمن فرز عنهم إلى التتار كان أحق بالقتال من كثير من التتار، فإن التتار فيهم المكره وغير المكره. وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي...»<sup>(1)</sup> .. فالردة هنا هي «الخيانة الوطنية»، والانتحاق بجيش الأعداء الغزاة لديار الإسلام، . ومن ثم فإن الاستدلال بهذا النص على «ردة» حكام العصر، من المسلمين، هو خطأ بين في الاستدلال!

\* \* \*

10- في ص 25 يرى أن الفطنة والكياسة الإسلامية تدعى إلى عدم الانزلاق في معارك وطنية، يقودها الحكام الحاليون، بهدف تحرير الأوطان والمقدسات من الصهيونية الاستعمارية؛ لأن العدو القريب - الحكام - أولى بالقتال من العدو البعيد - الاستعمار والصهيونية - ولأن حكامنا هم أساس وجود الاستعمار في بلادنا.. . ولأن النصر في هذه المعارك سيدعم دولة الكفر .. فالمعركة المباشرة هي ضد الحكام، والنصر فيها هو الطريق لتحرير المقدسات والأوطان من الاستعمار!

ذلك هي الفكرة الخطيرة والخطيرة! ولقد يستغرب البعض من وضعى إياها ضمن ما هو «جزئي» من الانتقادات واللاحظات! لكننى أقول إن هذا اللون من التفكير الخاطئ ليس وفقاً على بعض فصائل الحركات الإسلامية... . فمن الناس من يرى أن تصفية الاستعمار لابد أن تسبقها تصفية الاستغلال الطبقي! و«الضباط الأحرار» الذين حاربوا في فلسطين سنة 1948، وصلوا إلى يقين يقول: إن الطريق إلى تحرير فلسطين يمر عبر تحرير القاهرة! ومن ثم فلا داعي للانزعاج من هذه المقوله، التي نراها خطيرة وخطيرة في ذات الوقت... . فقط نريد أن نقول لهؤلاء الفتية المسلمين:

(1) (القناوى الكبيرى) ج 4 ص 347. طبعة القاهرة سنة 1965 م.

• إن الاستعمار والصهيونية ميسعدان حقاً بتأجيلكم المعركة ضدهما... الأمر الذي سينتبح لهما دعم الحكام الذين تقولون إنهم أساس وجود الاستعمار في البلاد.. وفي ذلك إعاقة للتغيير الذي تنشدون! والأمر الذي لا شك فيه هو أن إحداث التغيير الذي تنشدون في وطن مستقل أقرب من إحداثه في وطن مستعمر... وإحداثه في وطن مستقل استقلالاً حقيقاً أقرب من إحداثه عندما يكون الاستقلال منقوصاً.. فالسعى لتحرير الأرض وال المقدسات هو مما يقرب التغيير الشامل الذي تريدون، طالما لم تغب الأهداف الأساسية عن أعين الساعين إليها عبر المراحل والدروب! أما تصور التغيير الجذري والشامل الذي تتحدثون عنه كأمر سهل وواشيك، يجب أن يصرفا عن غيره من المراحل والمعارك، فهو أثر من آثار حماس الشباب وفورة أنه، ولا علاقة له بالفطنة والكياسة الإسلامية! وفي كل الأحوال، فلا بد من التمييز بين حكام يمكنون في بلادنا للاستعمار، وبين حكام يسعون إلى الاستقلال الوطني في إطار العلمانية، أو لا يطبقون شرع الله كاملاً... فالآخرون: المعركة ضدهم حالة و مباشرة... والآخرون، بسعهم إلى الاستقلال، إنما يقربون اليوم الذي يعود فيه الإسلام ودولته إلى بلاد المسلمين!

تلك نماذج - مجرد نماذج - لهنات وسلبيات تناولت في صفحات كتاب (الفرضية الغائبة) ..

\* \* \*

• والآن... نأتي إلى الملاحظة «الجوهرية وال العامة»، التي نختتم بها هذه الملاحظات:

إن الفكرة المحورية والدليل الأعظم الذي استند إليه كتاب (الفرضية الغائبة) في الحكم «بكفر» حكام البلاد الإسلامية المعاصرین، وبوجوب قتالهم، واستباحة أمورهم، كغناهم، هو فتوى ابن تيمية في حكم قتال التتار الذين كانوا يحكمون مدينة «ماردين»... ولقد قاس الكتاب حكام اليوم على هؤلاء التتار، فسوى بينهم، بل وجعلهم شرًّا منهم، فحكم بكفرهم، وأوجب قتالهم... .

وفي اعتقادنا أن هذا خطأ جوهري في الاستدلال، ينم عن نهج يحتاج إلى المراجعة حتى يستقيم مع النهج العلمي الأمين في الاستدلال بالتراث وواقع التاريخ على أحوالنا المعاصرة ومشكلاتنا الراهنة... .

وهنا نسأل: هل، حقاً، حكامنا المعاصرون هم مثل «التتار»، الذين كانوا يحكمون «مار دين»، والذين أفتشوا عن تهمة بکفرهم ووجوب قتالهم؟!

إننا نجيب عن هذا السؤال بالنفي . . . وسنستشهد بابن تيمية على صدق ما نقول ! لقد عرض ابن تيمية، في فتاواه - التي يستشهد بها كتاب (الفرجية الغانية) - عرض صورة العالم الإسلامي في عصره . . . فقال لنا: إن

• المغرب الأقصى: قد استولى الإفرنج على أكثره .. والمسلمون فيه لا يجاهدون ..  
بل إن حكامه يسدون سلطانهم بجنود الإفرنج!

• واليمن: مسلموه ضعاف ، عاجزون عن الجهاد ، أو مضيرون له ، خاضعون لمن ملك .. مرتجفون من تهديد التتار ، حتى لقد أرسلوا لهم بالسمع والطاعة! ..

• وأفريقية (تونس): يغلب عليها الأعراب، الذين هم «شر الخلق»!..

• والجائز: أكثر أهله خارجون على الشريعة.. فشت فيهم البدع والضلالات والفجور.. والمؤمنون منهم مستضعفون عاجزون<sup>(١)</sup>!

• مصر والشام: يحكمها الملوك، وهم يدافعون عن بلادهم، وعن المجتمع الأكثر علمًا بالإسلام، والأكثر قرباً من تعاليمه - بالقياس إلى غيره من مجتمعات المسلمين ..

• والتار: - بالشرق - قد نطقوا بالشهادتين، وأعلنوا إسلامهم، وانتسبوا إلى الإسلام، بعد أن كانوا وثنيين... وفي رعيتهم كثير من المسلمين، ولكنهم من مذاهب يعاديها ابن تيمية، من مثل الشيعة - (الرافضة) - والجهمية، والاتحاديين - (الفائلتين بالحلول والاتحاد) - . إلخ... .

فدولة المماليك، بمصر والشام، «أقوم من التتار بدين الإسلام، علمًا وعملاً، وأعلم بالإسلام منهم، وأتبع له متهم»... ومع ذلك، فالتتار - رغم انتسابهم للإسلام - يذرون بلاد الإسلام بالقتال، ويتحالقون مع أعداء الإسلام ضد البلاد الإسلامية، ويحتزرون الغزو والتدمير ضد المجتمعات الإسلامية... . وهم في غارائهم التي شنواها ويشنونها على البلاد الإسلامية: ينقضون عهود الأمان... . ويقتلون مئات الآلوف... . ويسنون النساء والأطفال والرجال - ويغرون النساء الحرائر - ويتنهكون حرمة المقدسات... .

(١) ومع ذلك لم يفت اين تقييمية او يحكم «بالكفر» على أحد من حكام هذه الأقاليم! .

وينهبون الأموال.. ويدمرون معالم الحضارة.. وجمهور عسكرهم لا يصلون، وليس في معسكراتهم مؤذن ولا إمام.. ولا يحج منهم أحد، مع تمكّنهم واستطاعتهم.. ولا علاقة لغزوهم وقتلهم بالإسلام، بل هما في سبيل الملك، الذي اختلطت في شريعته الوثنية بالنصرانية باليهودية بالزندقة بالإسلام.. فيما يعظّمون جنكيز خان أكثر من تعظيمهم للرسول، عليه الصلاة والسلام، بل ويعتبرونه أباً لله!.. ويسمون بين الإسلام وغيره من الديانات، كاليهودية والنصرانية، ويجعلونها بمثابة المذاهب داخل الدين الواحد!

ومع ذلك كله... فليتهم قبعوا في بلادهم... بل هم يجردون الحملات الحربية على بلاد الإسلام.. ويعارضون في أهلها القتل والسب والنهب والفساد والدمار... فهم - وإن ادعوا الإسلام - محاربون للمسلمين... وغزاة لأوطان إسلامية.. يذلون المسلمين، وينصرّون الأعداء... ومع ذلك... فإنّ نيمية لا يعتبر دارهم «دار حرب». تسرى عليها أحكام الكفر، بإطلاق.. وكذلك فهي ليست «دار سلم»، تجري علىها أحكام الإسلام، بإطلاق.. وإنما هي مختلطة الحكم... ففيها مسلمون، تجري عليهم أحكام السلم والإسلام... وفيها «دولة» تعلوها أحكام يتجاوز فيها الكفر والإسلام، وهي لذلك، وفي هذا النطاق: دار حرب تسرى عليها أحكام الكفار... فقتلهم وصدّهم عن بلاد الإسلام واحب بالكتاب والسنّة واتفاق أئمّة المسلمين... فهم - مع حالهم هذه - غزاة، محاربون للمسلمين.. وليسوا مجرد بغاة أو مخطّفين متّأولين...

لقد كان التتار يحكمون «بالياسة» - وهم «مغل»... والمماليك، في مصر والشام، يحكمون فيما بينهم «بالياسة» - وهم «مغل» كذلك... ولكن التتار كانوا غزاة يحرّفون الدمار... بينما كان المماليك مدافعين عن الحضارة، ضد الدمار، وعن الأوطان، ضد الغزاة... فالأولون منهم مثل الخوارج المارقة، وعلى المسلمين النهوض خلف المماليك - رغم ظلمهم، وحكمهم فيما بينهم بغير الشريعة - لقتل التتار، كما قاتل المسلمين الأولون الخوارج خلف أمراء الجور والظلم والبغى - كالحجاج بن يوسف، ونوابه، وأمثالهم - على عهدبني أمية وبني العباس...

هذا هو جماع رأي ابن نيمية، في أحوال عصره، وفي حكم المفرّقاء المتنازعين في زمانه<sup>(1)</sup>...

(1) (الفتاوی الكبيرى) ج 4 ص 345-348، 332، 333، 341-338، 345، 352، طبعة القاهرة سنة 1965م.

لقد حكم ابن تيمية على «المغل - التتار» بالكفر، وأوجب قتالهم... وقال عن «المغل - المماليك»: إنهم أحق الناس دخولاً في الطائفة المنصورة التي ذكرها النبي، بقوله في الأحاديث المستفيضة عنه: «لاتزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى تقوم الساعة»! وأدخلهم في «أهل الغرب» الذين عناهم الرسول، بقوله، عندما قال: «لا يزال أهل الغرب ظاهرين... فالشام ومصر تقع إلى الغرب من المدينة!... وقال عنهم «إنهم كتيبة الإسلام، وعزهم عز الإسلام وذلهم ذل الإسلام، فلو استولى عليهم التتار لم يبق للإسلام عز ولا كلمة عالية ولا طائفة ظاهرة عالية يخافها أهل الأرض تقائل عنهم»<sup>(1)</sup>!

ولم تكن هذه التفرقة، في حكم ابن تيمية على كل من التتار والمماليك، راجعة إلى أن التتار يحكمون «بالياسة» المخالفة للشريعة، بينما المماليك يحكمون بالشريعة... فقد كان المماليك، أيضاً، يحكمون فيما بينهم بنفس «ياسة» جنكيز خان!! ولنقرأ ما يقوله المقرizi (766 - 845هـ = 1365 - 1441م) في هذا الموضوع:

«أعلم أن الناس في زماننا، بل ومنذ عهد الدولة التركية بديار مصر والشام، يرون أن الأحكام على قسمين: حكم الشرع، وحكم السياسة... فالشريعة هي ما شرع الله تعالى من الدين وأمر به، كالصلوة والحج وسائر أعمال البر... والسياسة هي القانون الموضوع لرعاية الآداب والمصالح، وانتظام الأحوال... والسياسة نوعان: سياسة عادلة، تخرج الحق من النظام الفاجر، فهي من الأحكام الشرعية..... وسياسة ظالمة، فالشريعة تحرمها... وليس ما يقوله أهل زماننا في شيء من هذا، وإنما هي كلمة «مغنية» أصلها «ياسة»، فحرفها أهل مصر، وزادوا بأولها سينًا فقالوا: «سياسة»، وأدخلوا عليها الألف والنلام، فظن من لا علم عنده أنها كلمة عربية، وما الأمر فيها إلا ما قلت لك... واسمع الآن كيف نشأت هذه الكلمة حتى انتشرت بمصر والشام... إن جنكيز خان قرر قواعد وعقوبات أثبتتها في كتاب سماه «ياسة»، ومن الناس من يسميه «يسق»<sup>(2)</sup>، والأصل في اسمه «ياسة»... جعله شريعة لقومه فالالتزام أول المسلمين حكم القرآن... فلما كثرت وقائع التتار في بلاد المشرق والشمال وبلاد القبجاق، وأسرروا كثيراً منهم وباعوهم، تنقلوا في الأقطار، واشترى الملك الصالح نجم الدين أيوب جماعة منهم سماهم البحريية، ومنهم من ملك ديار مصر، وأولئم المعز أليك... وكانوا إنما ربووا بدار

(1) المصدر السابق. ج 4 ص 345، 347.

(2) في (الغريضة الغازية) يسمى «ياسق».

الإسلام، ولقنوا القرآن، وعرفوا أحكام الملة المحمدية.. فجمعوا بين الحق والباطل، وضموا الجيد إلى الرديء، وفوضوا لقاضي القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية من الصلاة والصوم والزكاة، والحج، وناظروا به أمر الأوقاف والأيتام، وجعلوا إليه النظر في الأقضية الشرعية.... واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعادة جنكيزخان، والاقتداء بحكم الياسة، فلذلك نصبووا الحاجب ليقضى بينهم.. على مقتضى الياسة، وجعلوا إليه، مع ذلك، النظر في قضايا الدواوين السلطانية!<sup>(1)</sup>

فالملك.. لم يكونوا يحكمون فيما بينهم وفي الدواوين السلطانية - أي في «الدولة» - بالشريعة، بل بـ«ياسة» «جنكيزخان»! ومع ذلك قال عنهم ابن تيمية: إنهم كتبة الإسلام، والطائفة المنصورة - بنص حديث الرسول - لأنهم كانوا فرسان الدفاع عن الحضارة والفكر والوطن... وأنهم حكموا الشريعة في شؤون الرعية، مع استبعادهم عدتها، فقد مارسوا من الظلم ما جعل عصرهم مضرب المثل في هذا المقام!

وحكم ابن تيمية على التتار بالكفر وأوجب قتالهم، لا بسبب الياسة، أساساً، وإنما لتعديهم وغاراتهم وغزوائهم التي أهلوا فيها الحرج والنسل وهددوا الحضارة الإسلامية بالدمار....

ذلك هو معيار حكم ابن تيمية، وبه ووفقاً له يصبح الشبه قائماً بين حكام اليوم وبين الملك، وليس بينهم وبين التتار.... وتصبح معايير الحكم على ممارساتهم ونظمهم هي معايير «الخطأ» و«الصواب»، لا «الكفر» و«الإيمان» و«الظلم» و«العدل» لا «الردة» و«الإسلام»....

إن كل ما يتعلق بالدولة وشؤونها، يتدرج في فكر الإسلام تحت مبحث «الخلافة والإمامية»، وهو «مبحث إسلامي»، لكنه ليس «ركناً ولا أصلاً من أصول الإسلام وأركانه»، أجمع على ذلك من عدا الشيعة من مذاهب المسلمين.. ومن ثم فإن مصطلحات «الكفر» و«التكفير»، للحكام المعلقين إسلامهم هو استمرار في الجريان على ذات السنة السنية التي سنها الخوارج في تراثنا وتاريخنا، عندما انتقلوا بالخلافات السياسية من إطار السياسة الإسلامية إلى نطاق الدين! لقد حكموا بالكفر على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، بسبب خلافهم معه في قضية سياسية، هي «التحكيم».. أما هو فقد أذن ل أصحابه أن يصلوا خلف الخوارج؛ لأن خلافهم السياسي معه وقتلهم له لم يخرجهم في

(1) (خطط المغريزي) ج3 ص 60، 61، 63. طبعة دار التحرير - القاهرة.

رأيه، عن الإسلام والإيمان.. وقال لأصحابه: «لا تقاتلوا الخوارج بعدي ، فليس من طلب الحق فأخطأه كمن طلب الباطل فأدركه!». <sup>(1)</sup> - ولقد تحدث عن قتلى خصومه في «صفين» فلم يصفهم «بالكفر»، وإنما قال: إن قاتلنا واحدة، وديتنا واحد، وقرأتنا واحد ونبينا واحد.. لم نختلف في شيء من ذلك، وإنما اختلفنا في «دم عثمان».. ثم دعا الله أن يدخل قاتل الفريقين جنته!.. بل ونفي أصحابه عن «سب» معاوية وجندوه وهم يقاتلونه! <sup>(2)</sup>

ذلك هو النهج الأولى بالاتباع إذا كان الصراع في نطاق «الفروع» والسياسة منها طالما كان الإسلام الدين يضل الفرقاء المختلفين بأصوله وأركانه...

لقد برىء فكر جماعة (الجهاد) من غلو الدين «كفروا» جمهور الأمة... لكن النهج الخاطئ في الاستشهاد بفتوى ابن تيمية في «النثار» قد جعلهم يرون في حكام اليوم نظراً للنثار ، بل أسوأ منهم ، فأطلقوا عليهم حكم «الكفر» وجردوهم من «الإيمان».. وتلك سلبية تضم هذا الفكر بالغلو في هذه القضية... وهو غلو إن أفاد في شحن الشباب بالعداء لنظام الحكم الجائرة المستبدة ، فإنه يفعل ذلك على حساب «الثوابت» الإسلامية ، المتعلقة بمعنى «الكفر» ومعنى «الإيمان» - وهي ثوابت لا يجوز العبث فيها مهما شررت النوايا وعظمت الغايات..!

إن الخلاف الدائر بين المسلمين اليوم ، بل ومنذ عصر الخلافة الراشدة ، متركز ومتمحور في سياسة المجتمع ونظم الحكم و حول الخلافة والإمامية.. وجميع أهل السنة ، ومنهم ابن تيمية - الذي تسترشد جماعة (الجهاد) بفكرة - يتفقون على أن هذه القضايا من «الفروع» ، وليس من «أركان الدين وأصوله».. وهذا يعني أن مصطلحات مباحثتها والجدل فيها والخلاف حولها يجب أن تتفق عند: «الصواب» و«الخطأ».. و«التفع» و«الضرر».. و«العدل» و«الظلم».. ومن ثم تبرأ من «غلو» استخدام مصطلحات «الإيمان» و«الكفر» في وصف الفرقاء المنتصارين فيها... والذين قالوا إن «الإمامية» من أركان الدين هم «الشيعة» وحدهم.. وعليهم يرد ابن تيمية فيقول لهم: كلا.. إنها ليست من أركان «الإسلام» ، ولا من أركان «الإيمان» ، ولا من أركان «الإحسان».. لأن الحديث النبوي يحدد أن: الإسلام: أن تشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول

(1) (نهج البلاغة) ص 74. طبعة دار الشعب. القاهرة.

(2) المصدر السابق ، ص 256.

الله، وتقيم الصلاة، وتوئي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجج البيت، والإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتومن بالقدر خيره وشره، والإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.

يورد ابن تيمية هذا الحديث النبوى الذى يقول إنه «متفق على صحته، متنقى بالقبول، أجمع أهل العلم بالنقل على صحته».. ليرد به على «الشيعة»، الذين قالوا إن «الإمامية» من أركان الدين، والذين «كفروا» الصحابة لخلافهم مع علي بن أبي طالب في «الخلافة والإمامية»<sup>(1)</sup>!.

\* \* \*

ورحم الله الإمام الغزالى (450 - 505 هـ 1058 - 1111م) فقد قال: «ينبغي الاحترام من التكfir ما وجد الإنسان إلى ذلك سبيلاً، فإن استباحة الدماء والأموال من المصليين إلى القبلة، المصرحين بقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله، خطأ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك محجنة<sup>(2)</sup> من دم مسلم..»<sup>(3)</sup>!!

(1) ابن تيمية ( منهاج السنة النبوية ) ج 1 ص 70-72 تحقيق: د. محمد رشاد مالك، طبعة القاهرة سنة 1962م.

(2) المحجنة: كوب صغير يجمع فيه «الحجام»، بالقصد، الدم الفاسد.

(3) الغزالى (الاقتصاص في الاعتقاد) ص 143، طبعة القاهرة - ص碧ح - بدون تاريخ.

## نصوص فتوى ابن تيمية

قلنا إن أهم ملاحظاتنا على فكر جماعة (الجهاد)، أصحاب (الفریضة الغائبة)، هي توظيفهم فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية، الخاصة بتitar مدينة «ماردين» في غير موضعها... و«نکفیرهم» حكام العصر كما «کفر» ابن تيمية التتار، وتجاوزهم أوصاف «الظلم» و«الجور»، و«الضعف» و«الفسق» إلى وصمة «الکفر» في تشخيص حال هؤلاء الحكام... .

وفي اعتقادنا أن السبب في هذا التجاوز هو إغفال الفروق الجوهرية بين حكام العصر المسلمين وبين تatar «ماردين»... ومن ثم فإن الأمانة العلمية، التي تقضي بها أصول الحوار العلمي، تقضي أن نثبت هنا عبارات ابن تيمية بتصها؛ ليتسنى لمن يريد المقارنة أن يقارن بين الحالين... .

وهذه النصوص، التي نثبتها هنا هي:

- 1- وصف ابن تيمية لحال ديار الإسلام وأهلها في عصره... .
- 2- وصفه لتatar مدينة «ماردين»... الذين حكم «بکفرهم» وأفى بوجوب قتالهم<sup>(1)</sup> . . . . .

(1) جميع هذه النصوص واردة في فتوى ابن تيمية بخصوص تatar مدينة «ماردين» (الفتاوی الكبرى) ج 4 من 358 - 333 طبعة القاهرة سنة 1965م.

## ١- ديار الإسلام وأهلها

• «.... إن سكان اليمن - في هذا الوقت - ضعاف عاجزون عن الجهاد، أو مصيغون له، وهم مطهعون لمن ملك هذه البلاد، حتى ذكروا أنهم أرسلوا بالسمع والطاعة لبؤلاء - (التنار)!»!

• «.... وأما سكان الحجاز، فأكثرهم أو كثير منهم خارجون عن الشريعة، وفيهم من البدع والمضلal والفحوج ما لا يعلمه إلا الله، وأهل الإيمان والدين فيهم مستضعون عاجزون، وإنما تكون القوة والعزة في هذا الوقت، لغير أهل الإسلام بهذه البلاد!....».

• «.... وأما بلاد إفريقيا (تونس) فأعراها غاليلون عليها، وهم من شر الخلق، وهم مستحقون للجهاد والعزوة!....».

• «.... وأما المغرب الأقصى، فمع استيلاء الإفرنج على أكثر بلادهم، لا يقونون بجهاد النصارى الذين هناك، بل في عسكرهم من النصارى، الذين يحملون الصليب، خلق عظيم! ولو استولى التنار على هذه البلاد لكان أهل المغرب معهم من أذل الناس، لا سيما وللنصارى تدخل مع التنار، فيصيرون حزباً على أهل المغرب!».

وعلى ضوء هذه الصورة المأساوية لحال ديار الإسلام وأهلها، عرض ابن تيمية، وقارن هذا الحال بحال مصر والشام تحت حكم المماليك البحريية.. فقال:

• «.... فهذا وغيره مما يبين أن هذه العصابة - (عسكر المماليك) -، التي بالشام ومصر في هذا الوقت، هم كتيبة الإسلام، وعزهم عز الإسلام. فلو استولى عليهم التنار لم يبق للإسلام عز ولا كلمة عالية ولا طائفة ظاهرة عالية يخافها أهل الأرض، تقاتل عنه... فهم من أحق الناس دخولاً في الطائفة المنصورة التي ذكرها النبي ﷺ بقوله في الأحاديث المستفيضة عنه: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى تقوم الساعة»<sup>(١)</sup>..... وثبت عنده، في الصحيح، أنه قال: «لا يزال

(١) رواد: البخاري، ومسلم، وأبو داود، والترمذى، وأبي ماجه، والدارمى، وأبي حنبل.

أهل الغرب ظاهرين<sup>(1)</sup>.... والنبي تكلم بهذا الكلام وهو بالمدينة النبوية،  
فما يغرب عنها فهو غرب كالشام ومصر..... فمن قفز عنهم إلى التتار -  
(أي من خان المماليك، من العسكر أو الأهالي، والتحق بخدمة التتار الغزاة) -  
كان أحق بالقتال من كثير من التتار، فإن التتار فيهم المكره وغير المكره،  
وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر  
الأصلي.....<sup>(2)</sup>».

卷一百一十五

## 2- تمارہ مار دین:

• (السؤال الموجه إلى ابن تيمية)<sup>(3)</sup>:

«ما تقول السادة العلماء... في هؤلاء التتار الذين يقدمون إلى الشام مرة بعد مرة (أي يغزون الشام غزوة بعد غزوة)، وقد تكلموا بالشهادتين، وانتسبوا إلى الإسلام، ولم يبقوا على الكفر الذي كانوا عليه في أول الأمر. فهل يجب قتالهم؟ أم لا؟؟؟».

### • (جواب ابن تیمیہ):

«...نعم، يجب قتال هؤلاء بكتاب الله وسنة رسوله واتفاق أئمة المسلمين. وهذا مبني على أصلين: أحدهما: المعرفة بحالهم، والثاني: معرفة حكم الله فيهم...»

..... إن هؤلاء القوم جاروا على الشام في المرة الأولى عام تسعين وثمانين (وستمائة)<sup>(4)</sup> وأعطوا الناس الأمان، وقرؤوه على المنبر بدمشق، ومع هذا فقد سبوا من ذراري المسلمين ما يقال إنه مائة ألف أو يزيد عليه، وفعلوا بـ«بيت المقدس» وبـ«جبل الصالحة» وـ«نابلس»، وـ«حمص» وـ«داريا»، وغير

زوج مسلم (1)

- 358 - 346 : 4 ⇒ (الفتاوى الكتب) (2)

<sup>332</sup> رقم هذه المسألة في (المقاصد) الكتبة 515، انظر ها في ج 4 ص 332.

(4) هجرية .. وتوافق 1299م . وكانت قيادة التمارن الغزاة للملك «غازان خان» . وكانت قيادة المسلمين يومئذ لمملوك في الخامسة عشرة من عمره هو السلطان الناصر ابن الملك المنصور قلاون .

ذلك، من القتل والسببي (الأسر) ما لا يعلمه إلا الله، حتى يقال إنهم سبوا من المسلمين قريباً من مائة ألف، وجعلوا يفجرون بخيار نساء المسلمين في المساجد وغيرها، كالمسجد الأقصى والأموي، وغيره، وجعلوا الجامع الذي بـ«العقبة» دكاكاً.

وقد شاهدنا عسكر القوم فرأينا جمهورهم لا يصلون، ولم نر في عسكرهم مؤذنا ولا إماماً.. وقد أخذوا من أموال المسلمين وذاريهم، وخربيوا من ديارهم ما لا يعلمه إلا الله، ولم يكن معهم في دولتهم إلا من كان من شر الخلق، إما زنديق منافق لا يعتقد دين الإسلام في الباطن، وإما من هو شر أهل البدع، كالرافضة<sup>(1)</sup>، والجهمية<sup>(2)</sup>، والاتحادية<sup>(3)</sup>، ونحوهم، وإما من هو أفجر الناس وأفسقهم. وهم في بلادهم، مع تمكّنهم، لا يحجّون البيت العتيق، وإن كان فيهم من يصلّى ويصوم فليس الغالب عليهم إقامة الصلاة ولا إيتاء الزكاة.

وهم يقاتلون على ملك جنكيزخان، فمن دخل في طاعتهم جعلوه ولباً لهم، وإن كان كافراً، ومن خرج عن ذلك جعلوه عدواً لهم، وإن كان من خيار المسلمين. ولا يقاتلون على الإسلام، ولا يضعون الجزية والمصارف، بل غاية كثير من خيار المسلمين منهم، من أكابر أمرائهم ووزرائهم أن يكون المسلم عندهم كمن يعظّموه من المشرّكين من اليهود والنصارى!

ولقد قال أكبير مقدميهم الذين قدموا إلى الشام، وهو يخاطب رسّل المسلمين ويتقرّب إليهم... هذان آيتان عظيمتان جاءا من عند الله: محمد، وجنكيزخان!

ذلك أن اعتقاد هؤلاء التتار كان في جنكيزخان عظيماً، فإنّهم يعتقدون أنه ابن الله - من جنس ما يعتقد النصارى في المسيح - ويقولون: إن الشمس حبت أمّه، وأنّها كانت في خيمة فنزلت الشمس من كوة الخيمة فدخلت فيها حتى حبت! وهم مع هذا، يجعلونه أعظم رسول عند الله في تعظيم ما سنه لهم وشرعه بظنه وهواد، حتى يقولوا

(1) هم الشيعة الإمامية. وسبّ شعّبهم بالرافضة: رفضهم خلافة أبي بكر وعمر... أو رفضهم إماماً زيد بن علي، لعالي بيراً من أبي بكر وعمر!

(2) الجهمية أتباع الجهم بن صفوان (128هـ/745م) وهم جبرية ينكرون الحرية والاختيار للإنسان.

(3) هم الفائزون بالطهول والانخاد بين الله والمحظيات.

لما عندهم من المال: هذا رزق جنرخان! ويشكرونه على أكلهم وشربهم! وهم يستحلون قتل من عادى ما سنه لهم هذا الكافر الملعون المعادى لله ولأنبيائه ورسوله وعباده المؤمنين... أولئك الكفار يبذلون له الطاعة والانقياد ويحملون إليه الأموال، ويقرون له باليابة، ولا يخالفون ما يأمرهم به إلا كما يخالف الخارج عن طاعة الإمام!

وهم يحاربون المسلمين ويعادونهم أعظم معاداة، ويطلبون من المسلمين الطاعة لهم وبذل الأموال والدخول فيما وضعه لهم ذلك الملك الكافر المشرك المشابه لفرعون أو التمرود ونحوهما. بل هم أعظم فساداً في الأرض منها. قال الله تعالى: «إِنْ فِرْعَوْنَ عَلَى الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شَيْئًا يَسْتَعْفِفُ طَائِفَةٌ مِّنْهُمْ يَدْعُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخْبِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ»<sup>(1)</sup>... هذا الكافر علا في الأرض، يستضعف أهل المطر كلهم، من المسلمين واليهود والنصارى، ومن خالقه من المشركين بقتل الرجال، وسبى الحريم، وبأخذ الأموال، وبهلك الحرث والنسل. والله لا يحب الفساد. ويرد الناس عما كانوا عليه من سلك الأنبياء والمرسلين إلى أن يدخلوا فيما ابتدعه من سنته الجاهلية وشريعته الكفرية.

فهم يدعون دين الإسلام، ويعظمون دين أولئك الكفار على دين المسلمين، ويطبعونهم ويوالونهم أعظم بكثير من طاعة الله ورسوله وموالاة المؤمنين. والحكم فيما شجر بين أكابرهم بحكم الجاهلية، لا بحكم الله ورسوله.

وكذلك الأكابر من وزرائهم وغيرهم يجعلون دين الإسلام كدين اليهود والنصارى، وأن هذه كلها طرق إلى الله بمنزلة المذاهب الأربعة عند المسلمين. ثم منهم من يرجح دين اليهود أو دين النصارى، ومنهم من يرجح دين الإسلام. وهذا القول فاش غالباً فيهم، حتى في فقهائهم وعبادهم، لا سيما الجهمية من الاتحادية الفرعونية<sup>(2)</sup> ونحوهم، فإنه غلب علىهم الفلسفة، وهذا مذهب كثير من المتكلمين، أو أكثرهم، وعلى هذا كثير من النصارى، أو أكثرهم، وكثير من اليهود أيضاً. بل لو قال المقابل: إن غالباً خواص العلماء

(1) الفصل: 4.

(2) هكذا بالأصل... وغير مفهوم وصف الجهمية بالاتحادية والفرعونية!... ولعله خطأ سببه عدم تتحقق النص.

منهم والعباد على هذا المذهب لما أبعد. وقد رأيت من ذلك وسمعت ما لا يتسع له هذا الموضع.

ومعلوم باضطراد من المسلمين وباتفاق جميع المسلمين أن من سواع اتباع غير دين الإسلام أو اتباع شريعة غير شريعة محمد ﷺ فهو كافر، وهو كفر من آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض الكتاب، كما قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفْرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمٌ بِيَغْضِبِ وَتَنْقُرُ بِيَغْضِبِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا» (١٥٠) **أولئك هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَغْنَتُنَا بِالْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا»** (١) .....

إنه - والعياذ بالله - لو استولى هؤلاء المغاربون لله ورسوله، المحاذون لله ورسوله، المعادون لله ورسوله، على أرض الشام ومصر، في هذا الوقت، لأفضى ذلك إلى زوال دين الإسلام ودروس (٢) شرائعه ..... ولا ريب أنهم - (التنار) لا يقولون أنهم أقوم بدين الإسلام، علماً وعملاً - من هذه الطائفة - (مماليك الشام ومصر) - بل هم - (التنار) مع دعواهم الإسلام يعلمون أن هذه الطائفة (المماليك) - أعلم بالإسلام منهم، وأتبع له منهم. وكل من تحت أديم السماء، من مسلم وكافر، يعلم ذلك. وهم، مع ذلك، ينذرون المسلمين بالقتال، فامتنع أن تكون لهم شبيهة بینة يستخلون بها قتال المسلمين. كيف وهم قد سبوا غالب حريم الرعية الذين لم يقاتلوهم؟! حتى أن الناس قد رأوهم يعظمون البقعة، ويأخذون ما فيها من الأموال! ويعظمون الرجل ويتركون به، ويسلبونه ما عليه من الثياب! ويسبون حريمهم! ويعاقبونه بأنواع العقوبات التي لا يعاقب بها إلا أظلم الناس وأفجرمهم! والمتأول تأويلاً دينياً لا يعاقب إلا من يراه عاصياً للدين .....

وقد خاطبني بعضهم بأن قال:

- ملکنا: ملک بن ملک بن ملک، إلى سبعة أجداد. وملکكم ابن مولى؟!

فقلت له:

(١) النساء: ١٥٠، ١٥١.

(٢) انشار وزوال.

- آباء ذلك الملك كلهم كفار ، ولا فخر بالكافر . بل المملوک المسلم خير من الملك الفاجر ، قال الله تعالى : ﴿وَلَعَذَنَ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَغْبَبْتُمْ﴾<sup>(1)</sup> ...<sup>(2)</sup>

\* \* \*

(ذلك هي نصوص ابن تيمية في وصف حال بلاد الإسلام وأهله - على عصره - ... وفي وصف حال التتار ، الذين أفتى «بکفرهم» ، وبوجوب قتالهم ..... فأين من ذلك حال عالمنا الإسلامي المعاصر؟... والحكام الذين يحكمون فيه؟!...).

---

(1) البقرة: 221.

(2) (الفتاوی الكبرى) ج 4 من 332-352.

## وبعد

فقد ابتعينا من هذه الصفحات التي قدمناها أن نقيم حواراً مع فكر جماعة (الجهاد) ... وأن يكون هذا الحوار متحلياً بأدب الإسلام في الدعوة والحوار ... فيبراً من تلك الآفات التي يشكو منها «جدلنا» المعاصر .. عندما:

- يحمد البعض .. فلا يفخرون نوافذ عقولهم ولا يقبلون بأفتدتهم إلا على ما يلقنهم «أمراؤهم» الذين يعلم الله مدى ضعف حصيلتهم في علوم الدين! .. ومدى ضعف إمامتهم بعلوم واقع دنيا المسلمين ..
- ويصف البعض .. فيندفعون إلى الهجوم الجاهل على كل من يرفض واقع المسلمين - الظالم البائس ، رافع رايات الإسلام .. ولقد بلغ إعلامنا - إعلام الموظفين - في هذا الإسفاف الجاهل أبعد الغايات! ..
- ويترنّف البعض .. - من فقهاء السلاطين - فينططون ببرير قمع «السلطان» لكل من يرفع رايات «القرآن»! ..

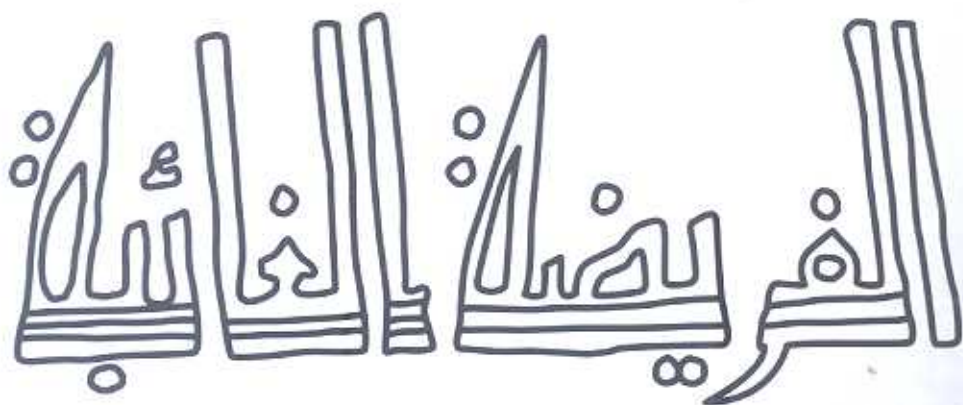
لقد أخذ الله، سبحانه وتعالى، الميثاق على كل من أوتي حظاً من كتاب: أن يبيّنه للناس ولا يكتمه ... وطلب من الذين يعلمون: أن لا يلبسو الحق بالباطل ، ابتغاء كتمان الحق عن الناس ... وطلب إلى رسوله ﷺ: أن تكون دعوته إلى دينه وسبيله بالحكمة والموعظة الحسنة ، وأن يكون جداله مع غير المسلمين (بالتى هي أحسن) ... . فما بالنا إذا كان الجدال والحوار بين من يوحدون الله ... ويقتدون بمحمد، الرحمة المهدأة .. وبهتدون بهدي القرآن الكريم؟! ..

إننا نأمل .. ونرجو أن تنجح هذه الصفحات في تقديم نموذج للحوار المتحلي بأدب  
الإسلام .. والمتصف بموضوعية الذين يستشعرون خطر القضية موضوع الحوار ...  
وأن يُؤتي هذا الحوار ثمرته المرجوة في صفوف مختلف الفرقاء ...

وما ذلك على الله بعزيز ... فهو ولي التوفيق ... وعليه قصد السبيل

\* \* \*

صورة غلاف كتاب



## تقويم النص وتحقيقه

في الطبعة الأصلية لهذا الكتاب - (الفرضية الغائبة) - لم يكن به «هامش» واحد! ..  
ومن ثم فإن نظرة على «الهوا منش» التي تمتلي بها صفحات هذه الطبعة تشير إلى «كم»  
و«نوع» الجهد الذي بذلناه في تقويم النص وتوثيق الاقتباسات وتحقيق الشواهد، التي  
تكون أغلب صفحات هذا الكتاب ... .

إن الذين قرروا الطبعة الأولى من هذا الكتاب قد عجبوا للكم الهائل من الأخطاء التي  
لم تسلم منها النصوص المقتبسة، بل والتي امتدت حتى إلى الأحاديث النبوية الشريفة،  
وبعض من آيات القرآن الكريم ... وأغلب الظن أن ظروف طبع هذا الكتاب قد لعبت  
دوراً كبيراً في خروجه بهذا الكم الهائل من الأخطاء، إلى الحد الذي أصابه «بالتشوه  
العلمي»؟! ..

ولقد كان علينا، كي نخرج هذا النص سليماً - لتاح للقراء والباحثين دراسته وتقديره،  
ومن ثم حوار المنحازين لأفكاره الرئيسية - كان علينا أن نقوم نصه .. ونراجع اقتباساته  
ونصححها ونحققها .. الأمر الذي اقتضى منا:

أولاً: تصحيح أخطاء الطبع .. ولقد أثثنا أن لا نشير في «هوا منش» طبعتنا هذه  
إلى المواطن التي صححنا فيها الأخطاء التي تحدثت «عادة» في عمليات طبع الكتاب ..  
وذلك حتى لا ننقل هذه الطبيعة «بها منش» يمكن الاستغناء عنها دون إخلال بقواعد تقويم  
النصوص ..

ثانياً: حققنا النصوص المقتبسة في هذا الكتاب - وهي كثيرة جداً، إلى الحد الذي  
كونت أغلب صفحاته - فراجعناها في مصادرها وراجعها الأصلية، وصححنا أخطاءها،

وأضفنا ما سقط منها من عبارات وكلمات، فزال عنها - في طبعتنا هذه - ما لحقها - في الطبيعة الأصلية - من غموض واضطراب وتشويه!..

ثالثاً: راجعنا الآيات القرآنية المستشهد بها، وخرجناها، وصححنا ما لحق ببعضها من أخطاء.

رابعاً: راجعنا نصوص الأحاديث النبوية على أمهات كتب الحديث النبوى الشريف، فصححنا الأخطاء الكثيرة التي أصابتها في الطبعة الأولى... وقمنا بتخريج هذه الأحاديث، وأشارنا إلى الأخطاء التي حدثت في «التخريج» لها بالطبعة الأصلية..

\* \* \*

إن البعض قد يعجب لهذا الجهد الكبير الذي بذلناه في تحقيق هذا النص الصغير!.. ولهذا البعض نقول:

• إن هذا النص الصغير قد حوى أفكاراً خطيرة، استقطبت جماهير غفيرة من شبابنا، فكانت واحدة من أبرز فضائل المد الإسلامي المعاصر... بل وصنعت أحداثاً هزت عالمنا المعاصر!.. فهو لذلك جدير بالجهد الذي بذلناه فيه!..

• ثم إن مجتمعنا يحاول أن يخلق بأخلاق «الناضجين الراشدين»... فهو يقيم «الحوار» مع الذين التزمو بأفكار هذا الكتاب منهجاً لجهادهم... باعتبار أن هذا «الحوار» هو السبيل الوحيد لتحديد الخطأ والصواب في الأفكار والممارسات المنطلقة من هذه الأفكار... وبدون وجود نص هذا الكتاب، سليماً ومحقاً، بين يدي أطراف هذا «الحوار» فلن تتوافر أسس «الحوار العلمي» ولا الغايات الطيبة المرجوة من ورائه... فما صنعته - بتفوييم نص هذا الكتاب وتحقيقه: خدمة علمية لابد منها لإنجاح هذا «الحوار»!..

• وأخيراً فإن هذا الكتاب منسوب إلى إنسان قد انقلب إلى رحاب خالقه... فأصبح هذا النص «يتينا»!.. ومن ثم فقد كان علينا أن نقف أمام كلماته وصفحاته بروح الجدية واستشعار المسؤولية والتحلي بالخلق الإسلامي، التي تليق بالمسلم عندما يتعامل مع النصوص «التيتمة»، التي فقدت المدافع الأصلي عنها!..

لقد لعبت ظروف الطبع لهذا الكتاب - والله أعلم - الدور الأكبر في تشويه طبعته الأولى... فحتى لا يظلم صاحبه - وهو الآن في رحاب خالقه - وحتى يكون الحوار حول

قضايا الخطيرة علمياً، بل وعمكناً.. كان لابد من بذل ما بذلناه من جهد في تحقيق نص هذا الكتاب ..

إنها مهمة أخلاقية.. وعلمية في ذات الوقت! ..

ويظل الهدف: هو ترشيد المد الإسلامي المعاصر، لتمكن أمتنا من النهضة بالإسلام، لتواجه ما فرضه وفرضه عليها أعداؤها من تحديات! ..

والله نسأل أن يوفقنا إلى سواء السبيل

دكتور

محمد عمارة

القاهرة: جمادى الآخرة سنة 1403 هـ

مارس سنة 1983 م

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخُشَّعْ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَطَ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ﴾<sup>(1)</sup> .

قال عبد الله بن المبارك<sup>(2)</sup> : حدثنا صالح المرى عن قتادة عن ابن عباس قال: إن الله استطاع قلوب المؤمنين فعاتهم على رأس ثلاث عشرة من نزول القرآن ، فقال: ﴿أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ ...﴾<sup>(3)</sup> الآية .

(1) الآية 16 من سورة الحديدة .

(2) أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واصح الحنسطي التميمي المروزي [118 - 181 هـ / 797 - 815 م] شيخ الإسلام ، حافظ ، مجاهد ، أفقي عمره في الجهاد والتأليف والرحلات . اهتم بجمع الحديث والفقه والعربية وتراث العرب في القفال والشجاعة والبسالة . وهو أول من ألف كتاباً عنوانه [الجهاد] .

(3) في الأصل: من . . . وهو خطأ .

\* نهاية من 2 من الأصل . أما من 1 فهي الغلاف ، وتحمل عنوان [الفرضية الغائية] فقط دون إشارة للمؤلف أو المطبعة أو تاريخ الطبع .

## مقدمة

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعود بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله تعالى، وخير الهدي هدي محمد، عليه السلام، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله، وكل ضلاله في النار .  
أما بعد:-

فإن الجهاد في سبيل الله، بالرغم من أهميته وخطورته العظمى على مستقبل هذا الدين، فقد أهمله علماء العصر وتجاهلوه بالرغم من علمهم بأنه السبيل الوحيد لعودة ورفع صرح الإسلام من جديد. آثر كل مسلم ما يهوى من أفكاره وفسيفاته على خير طريق رسمه الله سبحانه وتعالى لعزة العباد . . . .

والذى لا شك فيه هو أن طواغيت هذه الأرض لن تزول إلا بقوة السيف، ولذلك يقول عليه السلام: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له، وجعل رزقى تحت ظل رحمى، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمري ، ومن تشيبة بقوم فهو منهم». أخرجه الإمام أحمد عن ابن عمر .

ويقول ابن رجب<sup>(1)</sup>: «قوله عليه السلام: بعثت بالسيف» يعني أن الله بعثه داعياً بالسيف إلى توحيد الله بعد دعائه بالحجارة، فمن لم يستجب إلى التوحيد بالقرآن والحجارة والبيان دعى بالسيف.

\* بداية من 3 من الأصل .

(1) أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب السلاوي [736 - 795 هـ / 1335 - 1393 م] مفكر سلفي، وحافظ للحديث، وغير مصنفاته في الحديث، كتب في الفقه، والأموال، والطبيقات، والزهد. ولها رسالة شرح فيها حديث «بدأ الإسلام غريباً»!

## \* [هديه صلى الله عليه وسلم في مكة<sup>(1)</sup>]

ويخاطب رسول الله ﷺ طواغيت مكة، وهو بها: «استمعوا يا معاشر قريش، أما والذى نفس محمد بيده لقد جنتم بالذبح»<sup>(2)</sup>. فأخذ القوم كلمته حتى ما فيه رجل إلا كأنما على رأسه طير واقع، وحتى أن أشدهم عليه [ذلك]<sup>(3)</sup> ليفاه بأحسن ما يجد من القول، حتى أنه ليقول: انطلق، يا أبا القاسم، راشداً. فو الله ما كنت جهولاً. ورسول الله، ﷺ، بقوله: «لقد جنتم بالذبح»<sup>(4)</sup> قد رسم الطريق القويم الذي لا جدال فيه ولا مداهنة مع أئمة الكفر وقاده الضلال وهو في قلب مكة.

## [الإسلام مقبل]

وإقامة الدولة الإسلامية وإعادة الخلافة قد بشر بها رسول الله، ﷺ، هذا فضلاً عن كونها أمراً من أوامر المولى جل وعلا واجبًا على كل مسلم بذلك قصارى جهده لتنفيذها.

(أ) يقول عليه الصلاة والسلام: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشرقها ومغاربها، وإن أمتي سبعة ملكها ما زوى لي منها» - رواه مسلم وأبو داود وأبي ماجه والترمذى - وهذا لم يحدث إلى الآن، حيث إن هناك بلاداً لم يفتحها المسلمون في أي عصر مضى إلى الآن، وسوف يحدث إن شاء الله.

(ب) ويقول عليه الصلاة والسلام: «ليبلغن هذا الأمر ما يبلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا دخله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل عزاً يعز به الله الإسلام وذلاً يذل به الكفر» - رواه أحمد والطبراني - وقال البيهقي: رجاله رجال الصحيح - المدر: أهل القرى والأقصار. الوبر: أهل البوادي [والمدن القرى]<sup>(5)</sup>.

(ج) وفي الحديث الصحيح يقول أبو قبيل: كنا عند عبد الله بن عمرو بن العاص، وسئل: أي المدينتين تفتح أولاً: القسطنطينية؟ أو رومية؟ فدعا عبد الله

\* بداية ص 4 من الأصل.

(1) في الأصل: «صلى الله عليه وسلم».

(2) لا وجود لهذا الحديث في: البخاري ومسلم والترمذى والنسائي وأبي ماجه والدارمى وأبو داود وأبي حنيف والموطأ ومستذكرة وطبقات ابن سعد.

(3) هكذا بالأصل، ولو حذفت [ذلك] لاستفهام الأسلوب.

(4) في الأصل: [وقد] وهو خطأ.

(5) هكذا بالأصل، ولعلها زلة خطأ.

بصدقه \* له حلق فآخر من كتبه كتاباً، قال: فقال عبد الله: بينما نحن حول رسول الله ﷺ تكتب إذ سُئل رسول الله ﷺ، أي المدينتين فتح أولاً؟ يعني القسطنطينية؟ أو رومية؟ فقال رسول الله ﷺ: «مدينة هرقل فتح أولاً، القسطنطينية» - رواه أحمد والدارمي - (رومية): هي روما، كما في [معجم البدان]، وهي عاصمة إيطاليا اليوم - وقد تحقق الفتح الأول على يد محمد الفاتح العثماني، وذلك بعد أكثر من ثمانمائة سنة من إخبار النبي ﷺ بالفتح، وسيتحقق الفتح الثاني، بإذن الله ولابد، ولتعلمنا نبأه بعد حين.

(د) « تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة، ف تكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكاً [عارض] <sup>(1)</sup>، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكاً جباراً، ف تكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة، تعمل في الناس بسنة النبي، ويلقى الإسلام جرانه في الأرض، يرضى عنها ساكن السماء وساكن الأرض، لا تدع السماء من قطر إلا صبته مدراراً، ولا تدع الأرض من نباتها ولا براراتها شيئاً إلا أخرجته» - ذكره حذيفة مرفوعاً، ورواه الحافظ العراقي من طريق أحمد، وقال هذا حسن صحيح - والملك العاض قد انتهى، والملك الجبار هو عن طريق الانقلابات التي يحصل أصحابها على الحكم رغم إرادة الشعب، والحديث من المبشرات بعودة الإسلام في العصر الحالي بعد هذه الصحوة الإسلامية، وينبئ أن لهم مستقبلاً باهراً من الناحية الاقتصادية والزراعية.

### الرد على اليائسين

ورد بعض اليائسين على هذا الحديث وهذه المبشرات بحديث النبي ﷺ عن أنس: «اصبروا، فإنه لا يأتي زمان إلا والذي بعده شر منه، حتى تلقوا ربكم». \* سمعت هذا من نبيكم عليه الصلاة والسلام» - قال الترمذى: حسن صحيح - ... ويقولون: لا ذاعي

\* بداية ص 5 من الأصل.

(1) هكذا بالأصل - وال الصحيح: عاصماً، أو عصوصاً.

\* بداية ص 6 من الأصل.

لإضاعة الجهد والوقت في أحلام... وهذا نذكر قول النبي ﷺ: «أمّي أمة مباركة، لا تدرّي أولها خير أم آخرها» - رواه ابن عساكر عن عمرو بن عثمان - أشار السيوطي إلى حسنة.

ولا تناقض بين الحديثين، حيث إن خطاب النبي ﷺ موجه إلى جيل الصحابة حتى يلقوا ربهم... وليس الحديث على عمومه، بل هو من العام المخصوص، وأيضاً بدليل أحاديث المهدى الذي يظهر في آخر الزمان ويملا الأرض قسطاً وعدلاً بعد أن ملئت ظلماً وجوراً.

وبشر الله طائفة من المؤمنين بقوله عز وجل: «وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيُسْتَخْلَفُوهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ دِينُهُمُ الَّذِي أَرْتَصَنَ لَهُمْ وَلَنَبْدَلَنَا مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَهْنَا يَعْبُدُونَ تَرْكِي لَا يَشْرُكُونَ بِي شَيْئاً»<sup>(1)</sup>. والله لا يخلف الميعاد. نسأله، جل وعلا، أن يجعلنا منهم.

(1) التور: 55. وفي الأصل: [ولا يشركون]. وهو خطأ.

## إقامة الدولة الإسلامية

هو فرض أنكره بعض المسلمين، وتغافل عنه البعض، مع أن الدليل على فرضية قيام الدولة واضح *بين* في كتاب الله تبارك وتعالى، فالله، سبحانه وتعالى، يقول: «وَإِنَّمَا يَحْكُمُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ»<sup>(1)</sup> ويقول: «وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ»<sup>(2)</sup> ويقول، جل وعلا، في «سورة النور» عن فرضية أحكام الإسلام: «سُورَةُ أَنْزَلْنَا هَا وَفَرَضْنَا هَا»<sup>(3)</sup>. ومنه فإن حكم إقامة حكم الله على هذه الأرض فرض على المسلمين، ويكون أحكام الله فرضاً على المسلمين وبالتالي قيام الدولة الإسلامية فرض على المسلمين، لأن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، وأيضاً إذا كانت الدولة لن تقوم إلا بقتل فوجب علينا القتال.

ولقد أجمع المسلمون على فرضية إقامة الخلافة الإسلامية، وإعلان الخلافة يعتمد على وجود التوأة، وهي الدولة الإسلامية، ومن مات وليس في عنقه بيعة\* مات ميتة جاهلية<sup>(4)</sup>. فعلى كل مسلم السعي لإعادة الخلافة بجد لكيلا يقع تحت طائلة الحديث، والمقصود بالبيعة: بيعة الخلافة.

### [الدار التي نعيش فيها]

ويبدو هنا تساؤل: هل نحن نعيش في دولة إسلامية؟

(1) الماندة: 49.

(2) الماندة: 44.

(3) التور: 1.

\* بداية من 7 من الأصل.

(4) رواه مسلم.

من شروط الدولة [الإسلامية]<sup>(1)</sup> أن تعلوها أحكام الإسلام . وأفتى الإمام أبو حنيفة: أن دار الإسلام تحول إلى دار كفر إذا توافرت ثلاثة شروط مجتمعة:

- 1- أن تعلوها أحكام الكفر ،
- 2- ذهاب الأمان للمسلمين .

3- المتأخمة أو المجاورة ... وذلك بأن تكون تلك الدار مجاورة لدار الكفر بحيث تكون مصدر خطر على المسلمين وسبباً في ذهاب الأمان .

وأفتى الإمام محمد والإمام أبو يوسف ، صاحبها<sup>(2)</sup> أبي حنيفة بأن حكم الدار تابع للأحكام التي تعلوها ، فإن كانت الأحكام التي تعلوها هي أحكام الإسلام (فهي دار إسلام) وإن كانت الأحكام التي تعلوها هي أحكام كفر (فهي دار كفر) - [بدائع الصنائع] جزء 1 -

وأفتى شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه [الفتاوی] - الجزء الرابع - [كتاب الجهاد] - عندما سُئل عن بلد تسمى «ماردين» كانت تحكم بحكم الإسلام ثم تولى أمرها أناس أقاموا فيها حكم الكفر: هل هي دار حرب؟ أو سلم؟ فأجاب: إن هذه مركب فيها المعنيان ، فهذا ليست بمنزلة دار السلم ، التي يحرى عليها أحكام الإسلام ، ولا بمنزلة دار الحرب ، التي أهلها كفار ، بل هي قسم ثالث ، يعامل المسلم فيها بما يستحق ، وبمعاملة الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه<sup>(3)</sup> ...

والحقيقة أنت<sup>(4)</sup> لهذه الأقوال لا نجد [تناقضنا]<sup>(5)</sup> بين أقوال الأنفحة ، وأبي حنيفة وصاحبه<sup>(6)</sup> لم يذكروا أن أهلها كفار ... فالسلم لمن يتحقق السلم ، وال الحرب لمن يستحق الحرب ... فالدولة تحكم بأحكام الكفر ، بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون .

(1) غير موحودة بالأصل . والسباق يقتضيها .

(2) في الأصل: صاحبي ، وهو خطأ .

(3) انظر طبعة [الفتاوی الكبرى] التي اعتمدنا عليها في الدراسة والتحقق - طبعة القاهرة سنة 1965 م - ج 4 ص 331 .

(4) في الأصل: أن .

(5) في الأصل: تناقض . وهو خطأ .

(6) في الأصل: وصاحبي . وهو خطأ .

والأحكام التي تعلو المسلمين اليوم هي أحكام الكفر، بل هي قوانين وضعها كفار وسيراوا عليها المسلمين، ويقول الله سبحانه وتعالى، في سورة العنكبوت: «وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ» 44/5. فيعد ذهاب الخلافة تباعاً عام 1924 وإقلاع أحكام الإسلام كلها، واستبدالها بأحكام وضعها كفار... أصبحت حالتهم هي نفس حالة التتار، كما ثبت في تفسير ابن كثير لقوله سبحانه وتعالى، في سورة المائدة 50/5: «أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَنْغُونُ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوْقَنُونَ».

قال ابن كثير<sup>(1)</sup>: «ينكر الله تعالى على من خرج عن حكم الله المحكم، المشتمل على كل خير، الناهي عن كل شر، وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء، والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات مما يصنعونها يأرائهم وأهوائهم، وكما يحكم به التتار من السياسات الملكية الماخوذة عن ملوكهم جنكيز خان، الذي وضع لهم الياسق، وهو عبارة عن كتاب مجموع من أحكام قد اقتبسها من شرائع شتى، من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية وغيرها، وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواء، فصارت شرعاً متبعاً يقدموه على الحكم بكتاب الله وسنة رسول الله، عليه السلام، فمن فعل ذلك فهو كافر، ويجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم سواه من كثير ولا قليل» - ابن كثير - الجزء الثاني - ص 67.

وحكام العصر قد تعددت أبواب الكفر التي خرجوها بها عن ملة الإسلام، بحيث أصبح الأمر لا يشتبه على كل من تابع سيرتهم. هذا بالإضافة إلى قضية الحكم.

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية في كتاب [الفتاوى الكبرى] - «باب الجهاد» ص 288 الجزء الرابع: «ومعلوم بالاضطرار من دين المسلمين، وباتفاق جميع المسلمين أن \* من سوّع اتباع غير دين الإسلام أو اتباع شريعة غير شريعة محمد، عليه السلام، فهو

\* بداية ص 8 من الأصل.

(1) انظر: ابن كثير [تفسير القرآن العظيم] ج 2 ص 67. طبعة مكتبة دار التراث، القاهرة. [وابن كثير هذا هو: أبو القداء إسماعيل بن كثير [701 - 774هـ / 1302 - 1373م] حافظ ومورخ وفقيه. له - غير التفسير - [البداية والنهاية] في التاريخ، ومستفات عديدة في الحديث والطبقات.]

\* بداية ص 9 من الأصل.

كافر ، وهو كفر من آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض الكتاب ، كما قال تعالى : («إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَقْرَأُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ نَؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا») (١٥٠) أولئك هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَأَعْنَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا») (١).

---

(١) مكان هذا النص في طبعة [الفتاوی الكیری] التي رجعنا إليها: ج ٤ من ٣٤١، وانظر سورة النساء / ١٥٠، ١٥١

## [حكم المسلمين اليوم في ردة عن الإسلام]

فحكم هذا العصر في ردة عن الإسلام، تربوا على موائد الاستعمار سواء الصليبية أو الشيوعية أو الصهيونية، فهم لا يحملون من الإسلام إلا الأسماء، وإن صلى وصام وادعى أنه مسلم. وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي من وجوه متعددة، منها أن المرتد يقتل وإن كان عاجزاً عن القتال، بخلاف الكافر الأصلي الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لا يقتل، عند أكثر العلماء، كأبي حنيفة ومالك والشافعى وأحمد. ومنها أن المرتد لا يرث ولا ينابعه ولا تؤكل ذبيحته، بخلاف الكافر الأصلي. إلى غير ذلك من الأحكام.

وإذا كانت الردة عن أصل الدين أعظم من الكفر بأصل الدين، فالردة عن شرائعه أعظم من الكفر بأصل الدين، فالردة عن شرائعه أعظم من خروج الخارج الأصلي عن شرائعه. ويقول ابن تيمية، ص 293:

«وقد استقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلي من وجوه متعددة، منها: أن المرتد يقتل بكل حال ولا يضرب عليه جزية ولا تعقد له ذمة، بخلاف الكافر الأصلي. ومنها: أن المرتد يقتل وإن كان عاجزاً عن القتال، بخلاف الكافر الأصلي الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لا يقتل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة ومالك وأحمد. ولهذا كان مذهب الجمهور أن المرتد يقتل، كما هو \* مذهب مالك والشافعى وأحمد. ومنها: أن المرتد لا يرث ولا ينابعه ولا تؤكل ذبيحته بخلاف الكافر الأصلي، إلى غير ذلك من الأحكام. وإذا كانت الردة عن أصل الدين

\* بداية ص 10 من الأصل.

أعظم من الكفر بأصل الدين فالردة عن شرائعه [أعظم من خروج]<sup>(1)</sup> الخارج الأصلي عن شرائعه».

إذا فما موقف المسلمين من هؤلاء؟

يقول ابن تيمية أيضاً في نص الباب ص 281:

«كل طائفة خرجت عن شريعة من شرائع الإسلام الظاهرة المتوترة فإنه يجب قتالها باتفاق أئمة المسلمين وإن تكلمت بالشهادتين، فإذا أقرروا بالشهادتين وامتنعوا عن الصلوات الخمس وجب قتالهم حتى يصلوا، وإن امتنعوا عن الزكاة وجب قتالهم حتى يؤذوا الزكاة، كذلك إن امتنعوا عن صيام شهرين رمضان أو حج البيت العتيق، وكذلك إن امتنعوا عن تحريم القوائح أو الزنا أو الميسر أو الخمر أو غير ذلك من محرمات الشريعة، وكذلك إن امتنعوا عن الحكم في الدماء والأموال والأعراض والأبعاض ونحوها بحكم الكتاب والسنة، كذلك إن امتنعوا عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وجهاد الكفار إلى أن يسلمو أو يؤذوا الجزية عن يدهم صاغرون، وكذلك إن أظهروا البدع المخالفة لكتاب والسنة واتباع السلف، مثل أن يظهروا الإلحاد في أسماء الله وأياته أو التكذيب بآيات الله وصفاته أو التكذيب بقدره وقضائه، أو التكذيب بما كان عليه جماعة المسلمين على عبد الخلفاء الراشدين، أو الطعن في السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، أو مقاتلة المسلمين حتى يدخلوا في طاعتهم التي توجب الخروج عن شريعة الإسلام، وأمثال هذه الأمور. قال تعالى: (وَقَاتَلُوكُمْ هُنَّ لَا يَكُونُونَ فَتَّةً وَيَكُونُونَ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لِلَّهِ) <sup>(2)</sup> ولهذا قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قَوَّا اللَّهَ وَذِرْنَاهُ مَا بَقِيَ مِنِ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ» <sup>(278)</sup> فإن لم تفعلو فاذدوا بحرب من الله ورسوله <sup>(3)</sup>. وهذه الآيات نزلت في أهل الطائف لما دخلوا في الإسلام والتزموا بالصلوة والصيام ولكن امتنعوا عن ترك الربا، فيبين الله أنهم محاربون له ولرسوله إذا لم ينتهوا عن الربا، والربا هو آخر ما حرمه الله، وهو مال يؤخذ «برضا صاحبه» <sup>(4)</sup>.

(1) في الأصل [أعظم من الكفر وخروج] ولقد صححناه بالرجوع إلى نص ابن تيمية [الفتاوی الكثیری] ج 4 ص 348.

(2) الأنفال: 39.

(3) المقرة: 278، 279.

\* بداية ص 11 من الأصل.

(4) [الفتاوی الكثیری] ج 4 ص 333.

فإذا كان هؤلاء مهاربين لله ورسوله، يجب جهادهم، فكيف [بمن]<sup>(1)</sup> يترك كثيراً من شعائر الإسلام أو أكثرها كالنثار.

وقد اتفق علماء المسلمين على أن الطائفة إن امتنعت عن بعض واجبات الإسلام الظاهرة المتفاوتة فإنه يجب قتالها، إذا نكلموا بالشهادتين وامتنعوا عن الصلاة والزكاة وصيام شهر رمضان أو حج البيت العتيق أو عن الحكم بينهم بالكتاب والسنّة أو عن تحريم الفواحش أو الخمر أو تناح ذات المحارم أو عن استحلال النفوس والأموال بغير حق أو الربا أو الميسر أو الجهاد للكفار أو عن ضريبهم الجزية على أهل الكتاب ونحو ذلك من شرائع الإسلام فإنهم يقاتلون عليها حتى يكون الدين كله لله.

### [المقارنة بين النثار وحكم اليوم]

1- واضح من قول ابن كثير في تفسير قوله تعالى: «فَحُكِّمَ الْجَاهِلِيَّةُ يَيْمَنُونَ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ حَكْمًا لِّقَوْمٍ يُوقَنُونَ» - ص 6 بهذا الكتاب - أنه لم يفرق بين كل من خرج عن الحكم بما أنزل الله أياً من كان وبين النثار ..... وفي الحقيقة أن كون النثار يحكمون بالياسق ، الذي اقتبس من شرائع شرقى ، من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية وغيرها ، وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواء . . . فلما شك أن الياسق أقل حرماً من شرائع وضعها الغرب ، لا ثبت للإسلام بصلة ولا لأي من الشرائع .

2- وفي سؤال موجه إلى شيخ الإسلام ابن تيمية من مسلم غيور ، يقول السائل ، واصفا حالهم للإمام : «هؤلاء النثار الذين يقدموه إلى الشام مرة بعد مرة ، وقد نكلموا بالشهادتين ، ولم يبقوا على الكفر الذي كانوا عليه في أول الأمر ، فهل يجب قتالهم؟ وما حكم من قد أخرجوه معهم كرها؟ - [أي أنهم يضمون المسلمين إلى صفوف جيشهم كرها «التجنيد الإجباري»] - وما حكم من يكون مع عسكرهم من المنتسبين إلى العلم والفقه والتصوف ونحو ذلك؟ وما يقال فيمن زعم أنهم \* مسلمون ، والمقاتلون لهم مسلمون ، وكليهما<sup>(2)</sup> ظالم فلا يقاتل مع أحدهما؟ . . . [وهي نفس الشبهة] الموجودة الآن ،

(1) في الأصل: لمن .

«بداية ص 12 من الأصل .

(2) هكذا بالأصل ، والصواب: وكلهم .

وسوف يتم توضيحها إن شاء الله. [الفتاوى الكبرى ص 280، 281 مسألة (516)].

3- ويقول ابن تيمية في وصف للتار: «ولم يكن معهم في دولتهم مولى لهم إلا من كان من شر الخلق، إما زنديق منافق لا يعتقد دين الإسلام في الباطن [أي أنه يظهر الإسلام]<sup>(2)</sup>، وإما من هو<sup>(3)</sup> من شر أهل البدع كالرافضة والجمالية والاتحادية ونحوهم» - [وهم من أصحاب البدع] - «وإما من [هو]<sup>(4)</sup> من أجر الناس وأفسقهم، وهم في بلادهم - مع تمكّنهم - لا يحجون البيت العتيق، وإن كان فيهم من يصلّى ويصوم فليس الغالب عليهم إقام الصلاة ولا إيتاء<sup>(5)</sup> الزكاة» . . . . [أليس ذلك هو الكائن؟].

4- «وهم يقاتلون على ملك جنكيز خان» - [اسم ملكهم] - «فمن دخل في طاعتهم جعلوه ولهم وإن كان كافراً، ومن خرج عن ذلك جعلوه عدواً لهم وإن كان من خيار المسلمين، لا يقاتلون على الإسلام، ولا يضعون الجزية والضغار، بل غالباً كثيرون من المسلمين منهم من أكابر وأمرائهم ووزرائهم أن يكون المسلم عندهم كمن يعظموه من المشركين من اليهود والنصارى». [الفتاوى ص 286]<sup>(6)</sup>.

ملحوظة: أليست هذه الصفات هي نفس الصفات لحكام العصر، هم وحاشيتهم الموالية لهم، الذين عظموا أمر الحكام أكثر من تعظيمهم لخالقهم؟

5- وفي صفحة 287 يضيف شيخ الإسلام وأصفا الموالين لجنكيز خان فيكتب [من كان فيما يظهره من الإسلام]<sup>(7)</sup> يجعله مهماً جنكيز خان. وإنما من عظيم إظهارهم الإسلام يعظمون أمر جنكيز خان، كما يقاتلون المسلمين، بل أعظم

(1) انظر هذا السؤال في [الفتاوى الكبرى] ج 4 ص 332 - وهي «المسألة 515 وليس 516».

(2) ما بين المقويسين ليس من كلام ابن تيمية.

(3) عبارة الأصل: [وأماماً من هؤلاء من هو شر أهل البدع]. ولقد صححتها بالرجوع لابن تيمية.

(4) منقطة من الأصل. والتصحيح عن ابن تيمية.

(5) في الأصل: وإيتاء الزكاة. والتصحيح عن ابن تيمية.

(6) انظر [الفتاوى الكبرى] ج 4 ص 339.

(7) هكذا بالأصل، والمراد - بعد الرجوع لابن تيمية - أن من كان يتقرّب من التار المسلمين يجعله مهماً كجنكيز خان. انظر [الفتاوى الكبرى] ج 4 ص 339.

أولئك الكفار يبذلون له الطاعة والانقياد ويحملون إليه الأموال ويقررون له بالنيابة ولا يخالفون ما يأمرهم به إلا كما يخالف الخارج عن طاعة الإمام للإمام. وهم \* يحاربون المسلمين ويعادونهم أعظم معاداة ويطلبون من المسلمين الطاعة لهم وبذل الأموال والدخول فيما وضعه لهم الملك الكافر المشرك المشابه لفرعون أو التمرود ونحوهم، بل هو أعظم فساداً في الأرض منها.

6- ويضيف ابن تيمية ويقول: «من دخل في طاعتهم الجاهلية وستتهم الكفرية كان صديقهم، ومن خالفهم كان عدوهم ولو كان من أئباء الله ورسله وأوليائه» ص 288<sup>(1)</sup>.

7- ويضيف شيخ الإسلام متكلماً عن [القضاء]<sup>(2)</sup> في عصر التتار فيقول: «و كذلك وزيرهم السفيه الملقب بالرشيد يحكم على هذه الأصناف، ويقدم شرار المسلمين، كالرافضة والملحدة، على خيار المسلمين أهل العلم والإيمان، حتى يتولى قضاة القضاة من كان أقرب إلى الزندقة والإلحاد والكفر بالله ورسوله... بحيث تكون موافقة للكفار والمنافقين من اليهود والقراصنة والملحدة والرافضة على ما [يريدونه]<sup>(3)</sup> أعظم من غيره، [ويتظاهر]<sup>(4)</sup> من شريعة الإسلام بما لا يد له منه لأجل من هناك من المسلمين، حتى أن وزيرهم، هذا الخبيث الملحد المنافق صنف مصنفاً مضمونه: أن النبي، عليه السلام، رضي به الدين اليهود والتنصاري، وأنه لا يذكر عليهم ولا يذمون ولا ينهون عن دينهم ولا يؤمرن بالانتقال إلى الإسلام، واستدل الخبيث الجاهل بقوله: «قل يا أيها الكافرون (١) لا أعبد ما تعبدون (٢) ولا أنتم عابدون ما أعبد (٣) ولا أنا عابد ما عبّدتم (٤) ولا أنتم عابدون ما أعبد (٥) لكم دينكم ولني دين»<sup>(5)</sup>. وزعم أن هذه الآية تقتضي أنه يرضي دينهم.

\* بداية ص 13 من الأصل.

(1) [الفتاوى الكبرى] ج 4 ص 342.

(2) في الأصل: الصقاء.

(3) في الأصل: يريدون. والتصحيح عن ابن تيمية.

(4) في الأصل: ويتظاهرون. والتصحيح عن ابن تيمية.

(5) الكافرون: 6-1.

قال: وهذه الآية محكمة، ليست منسوخة» ص 288، 289 [الفتاوى الكبرى]<sup>(1)</sup>.

فسبحان الله! أليس مصنف وزير التتار هو نفس مصنف [الإخاء الديني] وأجمع الأديان<sup>(2)</sup>... بل الأخير أفعى وأجرم... .

### [مجموعة فتاوى لابن تيمية تفيض في هذا العصر]

ومن هنا يجدر بنا أن ننقل بعض فتاوى ابن تيمية في حكم هؤلاء... وكما قد ذكرنا فتواه في حكم بلدة «ماردين» التي حكمها التتار بقوانين تجمع ما بين شريعة اليهود والنصارى وجذء من الإسلام وجذء من العقل والهوى، فقال: «أما كونها دار حرب أو سلم فهي مركبة فيها المعنيان، ليست بمنزلة دار المسلمين التي تسرى عليها أحكام الإسلام لكون جندها مسلمين، ولا بمنزلة دار الحرب التي أهلها كفار، بل هي قسم ثالث، يعامل المسلم فيها بما يستحقه، ويعامل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه»<sup>(3)</sup>.

### [ما هو حكم إعانتهم ومساعدتهم؟]

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية، ردًا على السؤال - ص 280 [باب الجهاد]: «وإعانة الخارجين عن شريعة دين الإسلام محرمة، سواء كانوا أهل «ماردين» أو غيرهم، والمقيم بها إن كان عاجزاً عن إقامة دينه وجبت المجرة عليه، وإلا استحببت ولم تجب. ومساعدتهم لعدو المسلمين بالأنفس والأموال محرمة عليهم، ويجب عليهم الإفلات عن ذلك بأي طريق أمكنهم، من تغيب أو تعریض أو مصانعة، فإذا لم يكن إلا بالهجرة نعيت». ويضيف ابن تيمية، فاقداً أهالي «ماردين» الذين يعاونون [ال.ttار «السلطة الحاكمة»]: «ولا يحل سبهم عموماً بالتفاق، بل السب والرمي بالتفاق يقع على الصفات المذكورة في الكتاب والسنّة، فيدخل فيها بعض أهل «ماردين» وغيرهم»<sup>(4)</sup>. أي ليس كلهم.

(1) [الفتاوى الكبرى] ج 4 ص 342.

(2) الإخاء الديني: جماعة صغيرة تضم مسلمين ومسحيين، تتخذ القاهرة مقراً، وكانت تسمى «إخوان الصفاء»!.. أما «مجمع الأديان»، فمشروع للرئيس السابق أبورسالات، أراد له أن يضم معيناً يهودياً وكنيسة ومسجدًا في سيناء<sup>(5)</sup>.

\* بداية من 14 من الأصل.

(3) [الفتاوى الكبرى] ج 4 ص 331.

(4) [المسطر السابق] ج 4 ص 331.

## [حكم الجنود المسلمين الذين يرفضون الخدمة في جيش التتار]

ص 280 مسألة [513] في رجل جندي ، وهو يريد ألا يخدم<sup>(1)</sup>؟

[الجواب]: «إذا كان المسلمين به منفعة ، وهو قادر عليها ، [لم يتبغ] <sup>(2)</sup> له أن يترك ذلك لغير مصلحة راجعة على المسلمين .. بل كونه مقدماً في الجهاد الذي [يحبه] <sup>(3)</sup>\* الله ورسوله أفضل من النطوع بالعبادة . كصلاة النطوع والحج [النطوع] <sup>(4)</sup> وصيام النطوع ، والله أعلم» .

## [حكم أموالهم]

مسألة [514] <sup>(5)</sup>: إذا دخل التتار الشام ونهبوا أموال النصارى وال المسلمين ، ثم نهب المسلمين التتار وسلبوا القتلى منهم . . . . فهل المأخوذ من أموالهم وسلبهم حلال؟ أم لا؟

[الجواب]: «كل ما أخذ من التتار يُخْمَس ويباح الانتفاع به» - [ومعنى يُخْمَس أي

غنمته] .

## [حكم قتالهم]

يقول ابن تيمية - في ص 298 مسألة [217] <sup>(6)</sup>: .. «قال التتار الذين قدموا إلى بلاد الشام واجب بالكتاب والسنّة ، فإن الله يقول في القرآن: (وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا يَكُونَ فَتَّةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ) <sup>(7)</sup> والذين هو الطاعة ، فإذا كان بعض الدين لله وبعضه لغير الله ، وجب القتال حتى يكون الدين كله لله ، ولهذا قال الله تعالى: (إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنَّهُمْ أَنفَقُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَابِ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ) <sup>(278)</sup> فإن لم تفعلا فاذنوا بحزب من الله ورسوله <sup>(8)</sup> ، وهذه الآية نزلت في أهل الطائف لما دخلوا في الإسلام ، والتزموا الصلاة

(1) في الطبيعة التي اعتمدنا عليها نجد رقم هذه المسألة [512] .. انتظراها وجوابها في الجزء الرابع من [اللذوي الكبري] ص 331.

(2) في الأصل [لا يتبغ] . والتصحيح عن ابن تيمية.

(3) في الأصل : [يحبه] . والتصحيح عن ابن تيمية.

\* بداية من 15 من الأصل.

(4) سقطت من الأصل . وهي موجودة في نسخ ابن تيمية.

(5) في [اللذوي الكبري] ج 4 رقم هذه المسألة [513] . انتظراها وجوابها ص 331، 332.

(6) هكذا بالأصل . والتصحيح أن رقمها [516] . انتظراها وجوابها في [اللذوي الكبري] ج 4 ص 353، 354.

(7) الأنفال: 39.

(8) البقرة: 278، 279.

والصيام، لكن امتنعوا عن ترك الربا، **فَيَنْهَا اللَّهُ أَنَّهُمْ [محاربون]**<sup>(1)</sup> له ولرسوله... فإذا كان هؤلاء محاربين لله ولرسوله، يجب جهادهم، فكيف بمن يترك كثيراً من شرائع الإسلام أو أكثرها كالنثار؟ وقد اتفق علماء المسلمين على أن الطائفة الممتنعة إذا امتنعوا عن بعض الواجبات الإسلامية الظاهرة فإنه يجب قالها إذا تكلموا بالشهادتين وامتنعوا عن الصلاة والزكاة أو صيام شهر رمضان أو حج البيت العتيق أو عن الحكم بينهم بالكتاب والسنة أو عن تحريم الفواحش أو الخمر أو نكاح ذوات المحارم [أو عن استحلال النفوس]<sup>(2)</sup> والأموال بغير حق أو الربا أو الميسر أو الجهاد للكفار أو عن ضريبهم الجزية على أهل الكتاب، ونحو ذلك من شرائع الإسلام، فإنهم يقاتلون عليها حتى يكون الدين كله لله. وقد ثبت في الصحيحين أن عمر لما نظر أبا بكر في مانع الزكاة، قال له أبو بكر: **كِيفَ لَا أَقْاتِلُ مَنْ تَرَكَ الْحُقُوقَ الَّتِي أَوْجَبَهَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ** - وإن كان قد أسلم - كالزكاة؟. وقال له: **إِنَّ الزَّكَاةَ مِنْ حُقُوقِهِ**. والله لو متعونني [عنافق]<sup>(3)</sup> كانوا يودونها لرسول الله، **يَقْاتِلُهُ**، لفاثتهم على منعها.

قال عمر: **فَمَا هُوَ إِلَّا أَنْ رَأَيْتَ قَدْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَ أَبِي بَكْرَ لِلْقَاتَلِ فَعَلِمْتَ أَنَّهُ الْحَقُّ**. وقد ثبت في الصحيح غير مرة أن النبي **عَلَيْهِ السَّلَامُ** ذكر الخوارج، وقال فيهم: **يَحْقِرُ أَهْدِكُمْ صَلَاتَهُمْ** مع صلاتهم وصيامهم مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم، يقرعون القرآن لا يجاوز حناجرهم، **يَمْرِقُونَ مِنَ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرِقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ**، **أَيْنَا لَقِيَتُهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ** [إِنَّ فِي قَتْلِهِمْ]<sup>(4)</sup> **أَجْرًا عَنْ اللَّهِ لِمَنْ قَتَلُوهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ**، **لَنْ أَدْرِكُهُمْ [لَا قَاتَلُوهُمْ]**<sup>(5)</sup> **قُتْلُ عَادَ**<sup>(6)</sup>.

وقد اتفق السلف والأنمة على قتال هؤلاء، وأول من قاتلهم علي بن أبي طالب رضي الله عنه، **وَمَا زَالَ الْمُسْلِمُونَ [يَقْاتِلُونَ]**<sup>(7)</sup> في صدر خلافة بنى أمية وبني العباس مع الأمراء وإن كانوا ظلمة، وكان الحجاج ونوابه من [يَقْاتِلُونَهُمْ]<sup>(8)</sup>. فكل أنمة المسلمين

(1) في الأصل [محاربين] والتصحيح - لها ولغيرها مال لم تنشر إليه - عن ابن تيمية.

(2) في الأصل: [أو استحلال ذوات النفوس]. والتصحيح عن ابن تيمية.  
\*بداية ص 16 من الأصل.

(3) في الأصل: [عَفَالْ بَعْرَ]. والتصحيح عن ابن تيمية.

(4) سقطت من الأصل. وهي موجودة بنص الحديث في ابن تيمية.  
(5) في الأصل: أقتلهم.

(6) رواه البخاري ومسلم وأبي داود والترمذى والنسائى وأبي ماجه والدارمى والموطأ وأبي حنبل.

(7) سقطت من الأصل وهي موجودة في ابن تيمية.

(8) في الأصل: يَقْاتَلُهُ. والتصحيح عن ابن تيمية.

يأمرون بقتالهم، والتنار وأشياهم [أمثال حكام اليوم] - أعظم خروجاً عن شريعة الإسلام من مانعي الزكاة والخوارج، ومن أهل الطائف الذين امتنعوا عن ترك الرياء. فمن شك في قتالهم فهو أجهل الناس بدين الإسلام. وحيث وجب قتالهم قوتلوا، وإن كان فيهم المكره....».

### [هل قتالهم قتال بغي؟]

يقول ابن تيمية - ص 283 [باب الجهاد]<sup>(1)</sup> -: «فقد يتوهم البعض أن هؤلاء التنار من أهل البغي المتأولين، ويحكم فيهم بمثل هذه الأحكام، كما أدخل في هذا الحكم مانعي الزكاة والخوارج. وسبعين فساد هذا التوهم إن شاء الله».

ويقول ابن تيمية \* - في ص 296 -<sup>(2)</sup> . . . : «كما قال النبي، ﷺ، في الحديث الصحيح: «من قتل دون ماله فهو شهيد، ومن قتل دون دمه فهو شهيد، ومن قتل دون حرمه فهو شهيد»<sup>(3)</sup>. فكيف بقتال هؤلاء الخارجين عن شرائع الإسلام، المحاربين لله ورسوله، الذين صولهم وبغيهم أقل ما فيهم، فإن قتال المعتدين الصالحين ثابت بالسنة والإجماع، وهؤلاء معذبون صالحون على المسلمين في أنفسهم وأموالهم وحرمهم [ودينهم، وكل من هذه يبيح قتال الصالح على عليها، ومن قتل دونها فهو شهيد، فكيف يمن قاتل عليها كلها؟ وهم]<sup>(4)</sup> أشر من البغاء<sup>(5)</sup> المتأولين الظالمين. لكن من زعم أنهم يقاتلون كما تقاتل البغاء المتأولون [فقد أخطأ خطأ خطأ قبيحاً وضل ضلالاً بعيداً، فإن أقل ما في البغاء المتأولين]<sup>(6)</sup> أن يكون لهم تأويل سانع خرجوا به، ولهذا قالوا: إن الإمام يراسهم، فإن ذكروا شبيهة بيتهما، وإن ذكروا مظلمة أزها. فأي شبيهة لهؤلاء المحاربين لله ورسوله، الساععين في الأرض فساداً، الخارجين عن شرائع الدين؟ إنهم [لا يقولون]<sup>(7)</sup> إنهم أقوم بدين الإسلام علمًا وعملاً من هذه الطائفة»<sup>(8)</sup>.

(1) انظر هذا النص: في [الفتاوی الكبرى] ج 4 ص 336.

\* بداية من 17 من الأصل.

(2) انظر هذا النص في [الفتاوی الكبرى] ج 4 ص 351، 352.

(3) رواه الترمذی وأبو داود.

(4) ما بين المقوسين سقط من الأصل، أضفناه من ابن تيمية.

(5) في ابن تيمية: [وهم من أشر البغاء]. وسيأتي المعنى بذكر ما اختبرناه. خصوصاً وأن نشرة [الفتاوی الكبرى] غير «محفظة»!.

(6) سقطت من الأصل، وأضفناها من ابن تيمية.

(7) في الأصل: [ليقولون] - وهو يفسد المعنى - والتصحيح عن ابن تيمية.

(8) «الطائفة» هنا مراد بها «العمالك».

## [حكم من والهم ضد المسلمين]

يقول ابن تيمية - في ص 291 [باب الجهاد]<sup>(1)</sup> - «وكل من نفر إليهم من أمراء العسكر وغير الأمراء فحكمه حكمهم، وفيهم من الردة عن شرائع الإسلام بقدر ما ارتد عنه من شرائع الإسلام. وإذا كان السلف قد [سموا]<sup>(2)</sup> مانع الزكاة مرتدين، مع كونهم يصومون ويصلون، ولم يكونوا يقاتلون جماعة المسلمين، فكيف بمن صار مع أعداء الله ورسوله قاتلاً للمسلمين؟!».

ويقول ابن تيمية - ص 293<sup>(3)</sup> - «وبهذا يتبيّن أن [من كان معهم ممن]<sup>(4)</sup> كان مسلم الأصل هو شر من الترك الذين كانوا كفاراً، فإن المسلم الأصلي إذا ارتد عن بعض شرائعه [كان]<sup>(5)</sup> أسوأ حالاً من لم يدخل بعد في تلك الشرائع [مثل مانع الزكاة وأمثالهم من قاتلهم الصديق، وإن كان المرتد عن بعض الشرائع]<sup>(6)</sup> منافقاً أو متضوفاً أو تاجراً أو كاتباً أو غير ذلك، فهو لاء شر من الترك الذين لم يدخلوا في تلك الشرائع وأصرروا على الكفر، ولهذا يجد المسلمون من ضرر هؤلاء على الدين ما لا يجدونه من ضرر أولئك، وينقادون للإسلام وشرائعه وطاعة الله ورسوله أعظم انقسام من هؤلاء الذين ارتدوا عن بعض الدين ونافقوا في بعضه، وإن تظاهروا بالانتساب إلى العلم [والدين]<sup>(7)</sup>...».

## \* [حكم من يخرج للقتال في صفهم مكرهاً]

يقول ابن تيمية - ص 292 أيضاً<sup>(8)</sup> - «فإنه لا ينضم إليهم طوعاً من المظهرين للإسلام إلا منافق أو زنديق أو فاسق فاجر، ومن آخر جوهر معهم مكرهاً فإنه يبعث على نيته، وتحن علينا أن نقاتل العسكر جميعه، إذا لا يميز المكره من غيره».

(1) انظر النص في [الفتاوی الكبرى] ج 4 ص 345.

(2) في الأصل: سمعوا.

(3) انظر في [الفتاوی الكبرى] ج 4 ص 348.

(4) سقطت من الأصل. أصنفها من ابن تيمية.

(5) سقطت من الأصل. والإضافة من ابن تيمية.

(6) ما بين الفوisen سقط من الأصل. أصنفها من ابن تيمية.

(7) في الأصل: [والإيمان]؟!. والتصحيح من ابن تيمية.

\* بداية ص 18 من الأصل.

(8) انظر النص في [الفتاوی الكبرى] ج 4 ص 348.

تحذير للمكره: . . . ويقول ابن تيمية محذر المكره - في ص 275 [باب الجهاد]<sup>(1)</sup> -:  
«المكره على القتال في الفتنة ليس له أن يقاتل ، بل عليه إفساد سلامه ، وأن يصبر حتى  
يقتل مظلوماً ، فكيف بالمكره على قتال المسلمين مع الطائفة الخارجة عن شرائع الإسلام ،  
كمانعي الزكاة والمرتدين ونحوهم ، فلا ريب أن هذا يجب عليه إذا أكره على الحضور أن  
لا يقاتل وإن قتل المسلمين ، [كما لو أكرهه الكفار على حضور صفهم ليقاتل المسلمين] .  
وكما لو أكرهه رجل على قتل مسلم معصوم فإنه لا يجوز له قتله باتفاق المسلمين [<sup>(2)</sup>]  
وإن أكرهه بالقتل [فإنه]<sup>(3)</sup> ليس حفظ نفسه بقتل ذلك المعصوم أولى من العكس ، فليس له  
أن يظلم غيره فيقتله ثالثاً يقتل هو» .

(1) انظر النص في [التفاوی الكبير] ج 4 من 350 ، 351 .

(2) ما بين القوسين سقط من الأصل . والإضافة من ابن تيمية .

(3) مقتطع من الأصل . وهي موجودة في ابن تيمية .

ولكن هناك آراء في الحقل الإسلامي لإزالة هؤلاء الحكام وإقامة حكم الله، عز وجل.. فما قدر هذه الآراء من الصحة؟

الجمعيات الخيرية

هناك من يقول: إننا نقيم جمعيات تابعة للدولة، تدفع الناس إلى إقامة الصلاة وإيقاع الزكاة وأعمال الخير.. والصلاحة والزكاة وأعمال الخير تلك أوامر من الله عز وجل لا يحب علينا التفريط فيها.

ولكن، إذا سأعلنا: هل كل هذه الأفعال والعبادات هي التي سوف تقيم دولة الإسلام؟ فالإجابة الفورية، بدون أدنى تفكير، هي: لا.. هذا بالإضافة إلى [أن]<sup>(١)</sup> هذه الجمعيات خاضعة أصلاً للدولة ومقيدة بسجلاتها، وتسيير يأوامرها.

## \* [الطاعة والتربية وكثرة العيادة]

وهناك من [يقول]<sup>(2)</sup>: إن علينا أن نشغل بطاعة الله، وبنشرة المسلمين، وعلينا بالاجتهد في العبادة، لأن كل هذا الذل الذي نعيش فيه من ذنبنا، ومن أعمالنا سلط علينا. ويستدل أحياناً بالحكمة الفائلة، عن مالك بن دينار، يقول الله عز وجل: «أنا الله، ملک الملوك، قنوب الملوك بيدي، فمن أطاعني جعلتهم عليه رحمة، ومن عصاني جعلتهم عليه نفحة، فلا تشغلو أنفسكم [سب]<sup>(3)</sup> الملوك، ولكن ثوبوا إلى أطعفهم عليكم».

(1) غير موجودة بالأصل. والسياق يقتضيها.

\* بداية ص 19 من الأصل.

2) في الأصل: يقال.

(3) في الأصل: يسبّب.

والحقيقة، من ظن أن هذه الحكمة هي تاسخة لفرضيتي الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فقد أهلك نفسه وأهلك من أطاعه واستمع له... ومن يرد حفأً أن يشغل بأعلى درجات الطاعة، وأن يكون في قمة العبادة فعله بالجهاد في سبيل الله، وذلك مع عدم إهمال يقية أركان الإسلام. ويقول عليه عليه: «من لم يغز أو تحدثه نفسه بالغزو مات ميتة جاهلية» أو: «على شعبة من نفاق»<sup>(1)</sup>. ولذلك يقول المجاهد في سبيل الله عبد الله بن المبارك، الذي أبكي الفضيل<sup>(2)</sup>:

لعلمت أنك بالعبادة تلعب  
ففحورنا بدمائنا تنقض  
يا عابد الحرمين لو أبصرتنا  
من كان يخضب خده بدموعه  
ويقول البعض: إن الانتسغال بالسياسة يقصي القلب ويلهي عن ذكر الله..

وأمثال هؤلاء كأنما يتجاهلون قول النبي عليه: «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جانر...»<sup>(3)</sup> والحق يقول: من يتكلم بهذه الفلسفات إما أنه لا يفهم الإسلام أو هو جبان لا يريد أن يقف بصلابة مع حكم الله.

### [قيام حزب إسلامي]

وهذا من يقول: إن علينا أن نقيم حزباً إسلامياً في قائمة الأحزاب الموجودة. \* وفي الحقيقة أن هذا يزيد الجمعيات الخيرية [بتكونه حزباً]<sup>(4)</sup> يتكلم في السياسة، [و]<sup>(5)</sup> بالإضافة إلى ذلك فإن الهدف الذي قام من أجله، [وهو]<sup>(6)</sup> تحطيم دولة الكفر، سُوق يكون العمل عن طريق الحزب هو عكسه، وهو بناء دولة الكفر، فهم يشاركونهم في الآراء... ويشتركون في عضوية المجالس التشريعية التي تشرع من دون الله.

(1) رواه مسلم وأبو داود والنسائي والدارمي وابن حنبل.

(2) هو أبو علي الفضيل بن حياض بن مسعود التميمي [105 - 187 هـ / 803 - 723 م] شيخ الحرم المكي، من مشاهير الزهاد الصالحين، كان ثقة في الحديث النبوى، ويتلمذ عليه كثيرون، منهم الإمام الشافعى.

(3) رواه أبو داود والترمذى والنسائي وابن ماجه وابن حنبل.

\* بداية من 20 من الأصل.

(4) في الأصل: بكتبه حزب.

(5) غير موجودة بالأصل.

(6) غير موجودة بالأصل.

## [الاجتهد من أجل الحصول على المناصب]

وهناك من يقول: إن على المسلمين الاجتهد من أجل الحصول على المناصب، فنملاً المراكز بالطبيب المسلم والمهندس المسلم، وبذلك يسقط النظام الكافر وحده وبدون مجهد، ويكون الحاكم المسلم..

والذي يسمع هذا الكلام لأول وهلة يظن أنه [خيالاً أو مزاحاً]<sup>(1)</sup>، ولكن الحقيقة أن بالعقل الإسلامي من يفسر الأمور بهذه الطريقة. وهذا الكلام، بالرغم من أنه لا دليل له من الكتاب والسنّة، فإن الواقع حائل دون تحقيقه.. فمهما وصل الأمر إلى تكowين أطباء مسلمين ومهندسين مسلمين، فهم أيضاً من بناة الدولة، ولن يصل الأمر إلى توصيل أي شخصية مسلمة إلى منصب وزاري ، إلا إذا كان مواليًا موالية كاملة.

## [الدعوة فقط.. وتكوين قاعدة عريضة]

ومنهم من يقول: إن الطريق لإقامة الدولة هو الدعوة فقط، وإقامة قاعدة عريضة.

وهذا لا يحقق قيام الدولة، بالرغم من أن البعض جعل هذه النقطة أساس تراجعه عن الجهاد. والحق أن الذي سيقيم الدولة هم الفئة المؤمنة.. والذين يستقيمون على أمر الله وسنة رسول الله، عليه السلام، دانماً قلة بدليل قول الله عز وجل: «وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي الشَّكُورُ»<sup>(2)</sup> وقوله سبحانه: «وَإِنْ تَنْطَعْ أَكْثَرُ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُّكُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ»<sup>(3)</sup>، وتلك سنة الله في أرضه... فمن أين سنأتي بهذه الكثرة المأمولة..؟ ويقول سبحانه: «وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ»<sup>(4)</sup>.

والإسلام لا ينتصر بالكثرة، فالله سبحانه وتعالى، يقول: «كُمْ مَنْ فِتْنَةٍ قَلِيلَةٌ»<sup>\*</sup> غلبَتْ فِتْنَةٌ كَثِيرَةٌ بِإِذْنِ اللَّهِ»<sup>(5)</sup>، ويقول سبحانه: «وَيَوْمَ خَتْنَنِ إِذْ أَغْبَبْتُكُمْ كَثُرَتْكُمْ فَلَمْ تَعْنِ عَنْكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحِبَتْ»<sup>(6)</sup>.. ويقول عليه السلام: «وَلَيُنْزَعُنَّ اللَّهُ الْهَبَّةُ مِنْ قُلُوبِ

(1) في الأصل: خيال أو مزاح.

(2) سورة: 13.

(3) الأنعام: 116. وفي الأصل خطأ بالآية يجعلها: «وَإِنْ تَتَّبِعَ».

(4) يوسف: 103.

\* بداية من 21 من الأصل. (وكلمة قليلة مكررة بالأصل).

(5) البقرة: 249.

(6) التوبه: 25.

أعدانكم، وليقذفون في قلوبكم الوهن» . . . وذلك بعد أن سأله، عليه السلام، «أومن قلة نحن يومئذ يا رسول الله؟ قال: بل أنت يومئذ كثير، ولكن خثاء كفء السيل»<sup>(1)</sup>.

ثم كيف تنجح الدعوة هذا النجاح العريض، وكل الوسائل الإعلامية الآن تحت سيطرة الكفارة والفسقة والمحاربين لدين الله! . . . فالسعى المفید حقاً هو من أجل تحرير هذه الأجهزة الإعلامية من أيدي هؤلاء . . . وعلوّم أنه بمجرد النصر والتمكّن تكون هناك استجابة، فيقول سبحانه وتعالى: «إذا جاء نصر الله والفتح»<sup>(1)</sup> ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً<sup>(2)</sup>.

ويجدر بنا استعراض هذه النقطة، والرد على من يقول: إنه لا بد أن يكون الناس مسلمين حتى نطبق الإسلام عليهم، كي يستجيبوا له، وكي لا نفشل في تطبيقه.

والذى يشدق بهذا الكلام فهو إنما ينتمي الإسلام بالنفس والعجز دون أن يشعر، فهذا الدين [صالح]<sup>(3)</sup> للتطبيق في كل زمان ومكان، وقدر على تسيير المسلم والكافر والفاسق والصالح، والعالم والجهل . . . وإذا كان الناس يعيشون تحت أحكام الكفر، فكيف بهم إذا وجدوا أنفسهم تحت حكم الإسلام، الذي هو كله عدل؟!

وقد أخطأ الفهم من يفهم كلامي هذا بمعنى: التوقف عن الدعوة، (دعوة الناس إلى الإسلام)، فالأساس هو أن نأخذ الإسلام ككل، ولكن ذلك رذ على من جعل قضيته هي تكوين القاعدة العريضة، وانشغل عن الجهاد، بل من أجلها أوقفه وعطاه.

### [الهجرة]

وهناك من يقول: إن الطريق لإقامة الدولة الإسلامية هو الهجرة إلى بلد آخر، وإقامة الدولة هناك، ثم العودة مرة أخرى فاتحين.

ولتوفير جهد هؤلاء \* فعلهم أن يقيموا دولة الإسلام بيدهم، ثم يخرجوا منها فاتحين . . . وهل هذه الهجرة شرعية أم لا؟ . وللإجابة على هذا التساؤل ندرس أنواع الهجرة الواردة في السنة في تفسير حديث: «فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله كانت

(1) رواه أبو داود وابن حميد.

(2) النصر: 1، 2.

(3) في الأصل: الصالح.

\* بداية من 22 من الأصل.

هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته [إلى دنيا]<sup>(1)</sup> يصيّبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه»<sup>(2)</sup>. يقول ابن حجر<sup>(3)</sup>: «والهجرة إلى الشيء: الانتقال إليه عن غيره، وفي الشرع: ترك ما نهى الله عنه. وقد وقعت في الإسلام على وجهين:

الأول: الانتقال من دار الخوف إلى دار الأمان، كما في هجرتي الحبشة، وابتداء الهجرة من مكة إلى المدينة.

الثاني: الهجرة من دار الكفر إلى دار الإيمان، وذلك بعد أن استقر النبي ﷺ بالمدينة وهاجر إليه من أمكنه ذلك من المسلمين.».

[والأعجب في ذلك أن]<sup>(4)</sup> هناك من يقول: إنه سوف يهاجر إلى جبل، ثم يعود فيلقى بفرعون، كما فعل موسى، وبعد ذلك يخسف الله بفرعون وجنوده الأرض... وكل هذه الشطحات ما نتجت إلا من جراء ترك الأسلوب الصحيح، يقول الله [سبحانه]<sup>(5)</sup> وتعالى: «كَتَبَ عَلَيْكُمُ الْقَتْلَ وَهُوَ كُرْتَةٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرِهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ»<sup>(6)</sup>. ويقول سبحانه: «وَقَاتَلُوكُمْ حَتَّى لَا تَكُونُونَ فِتْنَةً وَيَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ»<sup>(7)</sup>.

### [الانشغال بطلب العلم]

وهناك من يقول: إن الطريق الآن هو الانشغال بطلب العلم، وكيف نجاهد ولستنا على علم؟!، وطلب العلم فريضة، ولكننا لم نسمع بقول واحد يبيح ترك أمر شرعي أو فرض من فرائض الإسلام بحجة العلم، خاصة إذا كان هذا الفرض هو الجهاد، فكيف نترك فرض عين من أجل فرض كفالية؟!.. ثم كيف يتأنى أن تكون قد تعلمنا أقل السنن والمستحبات، وتنادي بها، ثم نترك فرضاً عظمه الرسول ﷺ؟ ثم الذي تعمق في العلم

(1) في الأصل: [هجرته دنيا]. وفي الحديث رواية: [إلى دنيا]، ورواية أخرى: [لدنيا].

(2) رواه البخاري ومسلم وأبو داود، والترمذى والنسانى وأبا ماجة وأبا حنيف.

(3) أبو الفضل، شهاب الدين، ابن حجر: أحمد بن علي بن محمد الكتانى المسقلانى | 773 - 852 هـ / 1372 - 1449 م] من أشهر حفاظ الحديث في عصره، ومن أبرز أئمة العلم والتاريخ، ولبي قضاء مصر، وفُسْدَهُ العلماء للأدلة عنه، وترك العديد من المؤلفات.

(4) في الأصل: [ولَا عَجْبٌ فِي ذَلِكَ قَلْنَ].

(5) غير موجودة بالأصل.

(6) البقرة: 216.

(7) الأنفال: 39.

إلى درجة أنه عرف الصغيرة والكبيرة كيف يمر \* عليه قدر الجهاد وعقوبة تأخيره أو التقصير فيه؟! .. ومن يقول: إن العلم جهاد، عليه أن يعلم أن الفرض هو القتال، لأن الله سبحانه وتعالى يقول: «كتب عليكم القتال»<sup>(1)</sup> .. ومعلوم أن رجلاً شهد الشهادتين بين يدي رسول الله عليه السلام، ثم نزل ميدان القتال فقاتل حتى قتل، قبل أن يفعل شيئاً سواء في العلم أو في العبادة، فيبشره رسول الله عليه السلام بهذا العمل القليل بالأجر الكبير.

وحدود العلم: أن من علم فرضية الصلاة فعليه أن يصلى، ومن علم فرضية الصيام فعليه أن يصوم، كذلك من علم فرضية الجهاد فعليه أن يجاهد. ومن [يتحجج]<sup>(2)</sup> بعدم علمه بأحكام الجهاد فعليه أن يعرف أن أحكام الإسلام سهلة وميسرة إن أخلص النية لله، فعلى هذا أن ينوي الجهاد في سبيل الله، وبعد ذلك فأحكام الجهاد تدرس بسهولة ويسر، وفي وقت [قصير]<sup>(3)</sup> جداً، والأمر لا يحتاج إلى<sup>(4)</sup> .. ومن أراد أن يزداد من العلم فوق هذا الحد فليس هناك حكر على العلم ، فالعلم متاح للجميع ، أما تأخير الجهاد بحجة طلب العلم، فذلك حجة من لا حجة له .. وهناك مجاهدون منذ بداية دعوة النبي عليه السلام ، وفي عصور التابعين ، حتى عصور قريبة لم يكونوا علماء ، وفتح الله على أيديهم أمصاراً كثيرة ، ولم يحتاجوا بطلب العلم أو بمعرفة علم الحديث [و]<sup>(5)</sup> أصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى جعل على أيديهم [نصر]<sup>(6)</sup> للإسلام لم يقم به علماء الأزهر يوم أن [دخل]<sup>(7)</sup> نابليون وجنوده الأزهر بالخيل والنعال . ماذا فعلوا بعلمهم أمام تلك المهزلة؟! ..

العلم ليس هو السلاح الحاد والقاطع الذي سوف يقطع دابر الكافرين . ولكن هذا السلاح الذي ذكره لنا المولى عز وجل في قوله: «قاتلواهم يذبحهم الله بأيديكم ويخذلهم وينتصركم عليهم ويشف صدور قوم مؤمنين»<sup>(8)</sup> .

ونحن لا نحقر قدر العلم والعلماء ، بل ننادي به ، ولكن لا نحتاج به في التخلص عن فرائض شرعاً الله .

\* بداية من 23 من الأصل.

(1) البقرة: 216.

(2) في الأصل: [يتحجج].

(3) مكرر بالأسفل.

(4) بياض بالأصل مساحته تسع كلمة واحدة.

(5) غير موجودة بالأصل.

(6) في الأصل: نصر.

(7) في الأصل: أدخل.

(8) التوبية: 14.

## بيان أن أمة الإسلام تختلف عن الأمم الأخرى في أمر القتال

يوضح الله تعالى أن هذه الأمة تختلف عن الأمم الأخرى في أمر القتال، ففي الأمم السابقة كان الله سبحانه وتعالى ينزل عذابه على الكفار وأعداء دينه\* بالسنن الكونية، كالخسوف والغرق والصيحة والريح... وهذا الوضع يختلف مع أمة محمد ﷺ، فالله سبحانه وتعالى يخاطبهم قائلاً لهم: «قاتلواهم يذبحهم الله بأيديكم ويذبحهم وينصركم عليهم ويفشل صدور قوم مؤمنين»<sup>(1)</sup>. أي أنه على المسلم أولاً أن ينفذ الأمر بالقتال بيده، ثم بعد ذلك يتدخل الله سبحانه وتعالى بالسنن الكونية، وبذلك يتحقق النصر على أيدي المؤمنين من عند الله سبحانه وتعالى.

### [الخروج على الحاكم]

جاء في [صحيح مسلم] - بشرح النووي - عن جنادة بن أبي أمية، قال: دخلنا على عبادة بن الصامت، وهو مريض، فقلنا: حدثنا، أصلحك الله، بحديث ينفع الله به، سمعته عن رسول الله ﷺ فقال: دعانا رسول الله ﷺ، فباعناه، فكان فيما أخذ علينا: أن بايضاً على السمع والطاعة، في منشطنا ومكرهنا، وعسرنا ويسرنا، وأثرة علينا، وأن لا تنازع الأمر أهله. قال: إلا أن تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه [برهان<sup>(2)</sup>]»<sup>(3)</sup>.

\* بداية ص 24 من الأصل.

(1) الترية: 14

(2) في الأصل: برهاننا. وهو خطأ.

(3) رواه: البخاري ومسلم وابن ماجه وابن حميد والنسائي.

و«بواحا»: أي ظاهراً، والمراد [بالكفر]<sup>(1)</sup> هنا: المعاشي، ومعنى «عذكم من الله فيه برهان»: أي تعلمونه من دين الله<sup>(2)</sup>. ويقول الترمي في شرح الحديث: «قال القاضي عياض: أجمع العلماء على أن الإمام لا تتعقد لكافر، وعلى أنه لو طرأ عليه الكفر انعزل». قال: «وكانوا لو ترك إقامة الصلوات والدعاء إليها. قال: [وكذلك عند جمهورهم البذلة]<sup>(3)</sup>. قال: وقال بعض البصريين: تتعقد له وتسدام له، لأنه متأول.. قال القاضي: ولو طرأ عليه كفر وتغيير للشرع أو بدعة [خرج]<sup>(4)</sup> عن حكم الولاية وسقطت طاعته ووجب على المسلمين القيام عليه وخلعه ونصب إمام عادل إن أمكنهم ذلك، [فإن لم يقع ذلك إلا لطائفة وجب]<sup>(5)</sup> عليهم القيام بخلع الكافر» - [صحيح مسلم - باب الجهاد]<sup>(6)</sup> - وهذا الباب هو أيضاً رداً على القائلين بأنه لا يجوز القتال إلا تحت خلافة أو أمير.

ويقول ابن تيمية: «كل طائفة خرجت عن شريعة من شرائع الإسلام الظاهرة المتوافرة فإنه يجب قتالها باتفاق أئمة المسلمين، وإن تكلمت بالشهادتين» - [الفتاوى الكبرى - باب الجهاد ص 28]<sup>(7)</sup> -

#### \* [العدو القريب والعدو البعيد]

وهناك قول بأن ميدان الجهاد اليوم هو تحرير القدس، كأرض مقدسة، [والحقيقة أن تحرير الأرض المقدسة أمر شرعي واجب على كل مسلم، ولكن]<sup>(8)</sup> رسول الله ﷺ وصف المؤمن بأنه كيس فطن، أي أنه يعرف ما ينفع وما [يضر]<sup>(9)</sup>، ويقدم الحلول الحاسمة الجذرية، وهذه نقطة تستلزم توضيح الآتي:-

(1) في الأصل: الكفر.

(2) هذا الشرح لهذه المفردات متلقي عن شرح الترمي لصحبي مسلم. انظر في الجزء الثاني عشر من طبعة محمود توفيق - القاهرة، بدون تاريخ.

(3) في الأصل: [وكذلك قال عند جمهورهم البذلة]. والتصحيح عن شرح الترمي لصحبي مسلم، ج 12 من 229.

(4) في الأصل: فرج. والتصحيح عن المصدر السابق، نفس الجزء والصفحة.

(5) في الأصل: إلا لطائفة وجبت. والتصحيح عن المصدر السابق. نفس الجزء والصفحة.

(6) مكان هذا الحديث، وشرحه هو [باب الإمارة] من صحيح مسلم، وليس [باب الجهاد].

(7) انظر هذا النص في الطبعة التي اعتمدنا عليها، ج 4 من 333.  
بداية ص 25 من الأصل.

(8) هذه العبارة مكررة بالأصل.

(9) في الأصل: يغير.

أولاً: إن قتال العدو القريب أولى من قتال العدو البعيد.

ثانياً: إن دماء المسلمين التي ستترنّف، حتى وإن تحقق النصر، فالسؤال الآن: هل هذا النصر لصالح الدولة الإسلامية القائمة؟ أم أن هذا النصر هو لصالح الحكم الكافر القائم؟ وهو تتبّيت لأركان الدولة [الخارجية]<sup>(1)</sup> عن شرع الله؟!.. وهؤلاء الحكماء إنما يتّهّرون فرصة أفكار هؤلاء المسلمين الوطنية في تحقيق أغراضهم غير الإسلامية، وإن كان ظاهرها الإسلام. فالقتال يجب أن يكون تحت راية مسلمة وقيادة مسلمة، ولا خلاف في ذلك.

ثالثاً: إن أساس وجود الاستعمار في بلاد الإسلام هم هؤلاء الحكماء، فالبدء بالقضاء على الاستعمار هو عمل غير مجد وغير مفيد، وما هو إلا مضيعة للوقت. فعلينا أن نركز على قضيتنا الإسلامية، وهي إقامة شرع الله أولاً في بلدنا، وجعل كلمة الله هي العليا.. فلاشك أن ميدان الجهاد الأول هو اقتلاع تلك القيادات الكافرة وتعديلها بالنظام الإسلامي الكامل، ومن هنا تكون الانطلاقة.

### [الرد على من يقول: إن الجهاد في الإسلام للدفاع فقط]

ويجدر بنا في هذا الصدد الرد على من قال: إن الجهاد في الإسلام للدفاع، وإن الإسلام لم ينشر بالسيف.

وهذا قول باطل، رددته عدد كبير من يبرز في مجال الدعوة \* الإسلامية. والصواب يجيز به رسول الله ﷺ عندما سُئل: «أي الجهاد في سبيل الله؟..» قال: من قاتل لنكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله<sup>(2)</sup>. فالقتال في الإسلام هو لرفع كلمة الله في الأرض، سواء هجوماً أو دفاعاً.. والإسلام انتشر بالسيف، ولكن في وجه أئمّة الكفر الذين حبّوه عن البشر، وبعد ذلك لا يكره أحد.. فواجّب على المسلمين أن يرفعوا السيف في وجوه القادة الذين يحبّبون الحق ويظهرون الباطل، وإلا لن يصل الحق إلى قلوب الناس. وافقاً معـي رسالة النبي ﷺ إلى هرقل.. عن ابن عباس - في صحيح البخاري - ونصها:

(1) في الأصل: الخارجية.

\* بداية ص 26 من الأصل.

(2) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وأبي ماجه وأبي حنيفة.

«بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم.

سلام على من اتبع الهدى - أما بعد .. فابن [أدعوك<sup>(1)</sup>] بدعاية الإسلام: أسلم تسلم، و[أسلم يوتك<sup>(2)</sup>] الله أجرك مرتين، فإن توليت [فعليك إثم الأريسيين]<sup>(3)</sup>. ويا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم، أن لا تعبد إلا الله ولا تشرك به شيئاً، ولا يتخذ بعضاً أرباباً من دون الله، فإن تولوا فقولوا أشهدوا بأننا مسلمون»<sup>(4)</sup>.

ونضيف نص رسالة النبي ﷺ إلى كسرى أيضاً:

«بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس. سلام على من اتبع الهدى، وأمن بالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأدعوك بدعاة الله، فابن أنا رسول الله إلى الناس كافة لأنذر من كان حبيباً ويحق القول على الكافرين، [فأسلم]<sup>(5)</sup> تسلم، [فإن]<sup>(6)</sup> أبىت، فإن إثم الم Gorsos عليك» - [آخر جه ابن جرير عن طريق ابن إسحاق] -

وأخرج البيهقي نص رسالة الرسول إلى أهل نجران ، وهي:

«باسم الله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، من محمد النبي رسول الله إلى [أسقف]<sup>(7)</sup> نجران وأهل نجران. سلم أنتم .. فابن أحمد إليكم إبراهيم وإسحاق ويعقوب. أما بعد: فإنني أدعوك إلى عبادة الله من عبادة العباد .. وأدعوك إلى ولادة الله من ولادة العباد .. فإن أبىتم فالجزية .. فإن أبىتم آذنكم بحرب. والسلام».

\* وقد أرسل ﷺ رسائل متشابهة إلى المقوس، وإلى ملك اليمامة، وإلى المنذر بن ساوي عظيم البحرين، وإلى الحارث بن أبي شمر الغساني، وإلى الحارث بن عبد كلال الحميري، وإلى [ملك]<sup>(8)</sup> عمان وغيرهم.

(1) في الأصل: أدعوك . والتصحيح عن [البخاري] .

(2) في الأصل: يانك - بدون أسلم . والتصحيح عن [البخاري] .

(3) في الأصل: [فابن أدعوك ثم الأريسيين] . والتصحيح عن [البخاري] .

(4) رواه البخاري ومسلم وأبي حاتم.

(5) في الأصل: تسلم . والتصحيح عن [تاریخ الطبری] ج2 ص 655 . طبعة دار المعارف ، القاهرة .

(6) في الأصل: وإن . والتصحيح عن [تاریخ الطبری] نفس الجزء والصفحة .

(7) في رواية: أسلقة . وفي أخرى: أسلقة: النظر النص في مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الرشيدة] ص 110 . جمع وتحقيق: محمد حميد الله الحيدر أبادي . طبعة القاهرة سنة 1956 .

\* بداية ص 27 من الأصل .

(8) في الأصل: ملكي .

## [آية السيف]

ولقد تكلم أغلب المفسرين في آية من آيات القرآن ، وسموها آية السيف ، وهي قول الله سبحانه وتعالى : «فَإِذَا اسْلَخُ الْأَشْهُرَ الْحَرَمَ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِينَ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخَذُوهُمْ وَأَخْصِرُوهُمْ وَاقْعُدُوهُمْ لَهُمْ كُلُّ مَرْصَدٍ»<sup>(1)</sup> .

قال الحافظ بن كثير في تفسير الآية<sup>(2)</sup> : «قال الصحاك بن مزاحم<sup>(3)</sup> : إنها نسخت كل عهد بين النبي ، صلوات الله عليه ، وبين أحد المشركين وكل عقد ومدة . وقال العوفي<sup>(4)</sup> ، عن ابن عباس في هذه الآية : لم يبق لأحد من المشركين عهد ولا ذمة منذ نزلت «براءة . . .» .

ويقول الحافظ محمد بن أحمد بن محمد بن جزي الكلبـي<sup>(5)</sup> ، صاحب تفسير [التسهيل لعلوم التنزيل] : «ونقدم هنا ما جاء من نسخ مساملة الكفار والغفو عنهم والإعراض والصبر على أذاهم بالأمر بقتالهم ، ليعني ذلك عن تكراره في مواضعه ، فإنه وقع منه في القرآن مائة وأربع عشرة آية من أربع وخمسين سورة ، نسخ ذلك كله بقوله : «فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِينَ وَجَدْتُمُوهُمْ»<sup>(6)</sup> «كُتبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ»<sup>(7)</sup> .

وقال الحسين بن فضـل فيها : «هي آية السيف ، نسخت هذه الآية كل آية في القرآن فيها ذكر الإعراض والصبر على أذى الأعداء» .

فالعجب من يستدل بالأيات المنسوـحة على ترك القتـال والجـهـاد .

وقال الإمام أبو محمد علي بن حزم - المتوفـي سنة 456<sup>(8)</sup> - في [النـاسـخـ والمـنسـوخـ] - بـابـ الإـعـارـضـ عنـ المـشـرـكـينـ - : «في مـائـةـ وأـرـبعـ عـشـرـ آـيـةـ ، فيـ ثـمـانـ وـأـرـبعـينـ

(1) التوبـةـ: 5.

(2) انظر : ابن كثير [تفسير القرآن العظيم] جـ2 صـ 336.

(3) أبو القاسم الصحـاكـ بنـ مـزـاحـمـ الـبلـخيـ الـخـراسـانـيـ [105 هـ 723 مـ] مـفسـرـ لـقـرـآنـ ، اـشـتـغلـ بـتـعـلـيمـ النـشـاءـ ، وـبـالـقـلـمـ .

(4) أبو الفتح ، شـعـسـ الدـيـنـ مـحـمـدـ بـنـ عـلـيـ بـنـ عـطـيـةـ الـعـرـقـيـ [818 - 906 هـ 1415 - 1501 مـ] فـيهـ شـافـعـيـ مـنـصـوفـ .

(5) أبو القاسم [693 - 741 هـ 1340 مـ] فـقيـهـ ، وـعـالـمـ بـالـأـصـوـلـ ، وـبـالـلـغـةـ ، مـنـ أـهـلـ غـرـنـاطـةـ .

(6) التوبـةـ: 5.

(7) المـفـرـدـ: 216.

(8) في الأصل : أبو عبد الله محمد بن حزم المتوفـي سنة 56-560 وهو خطـأـ . . . وـابـنـ حـزمـ هـذـاـ هـوـ اـبـنـ حـزمـ الـأـذـنـسـيـ الـظـاهـرـيـ [384 - 456 هـ ، 994 - 1064 مـ] مـنـ أـبـرـزـ الـأـعـلـامـ الـعـلـمـاءـ دـوـيـ التـالـيفـ الـمـوسـوعـيـ .

سورة، نسخ الكل بقوله عز وجل: «فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِينَ وَجَدْتُمُوهُمْ»<sup>(1)</sup> وسذكراها في مواضعها إن شاء الله تعالى» انتهت.

\* ويقول الإمام المحقق أبو القاسم هبة الله بن سلامة<sup>(2)</sup>: «فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِينَ وَجَدْتُمُوهُمْ» الآية الثالثة هي الآية الثالثة، وهي الناسخة، ولكن نسخت من القرآن مائة آية وأربعاً وعشرين، ثم صار آخرها ناسخاً لأولها، وهي قوله تعالى: «فَإِنْ تَابُوا وَأَفَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكَاةَ فَخُلُوا سَبِيلُهُمْ»<sup>(3)</sup> - [كتاب الناسخ والمنسوخ].

### [هَذَا لِقَيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرَبَ الرَّقَابُ]

وقال السدي<sup>(4)</sup> والضحاك: «إن آية السيف منسوخة بآية: «فَإِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرِبُ الرَّقَابَ حَتَّى إِذَا أَنْتَنُمُوهُمْ فَشَدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنْ يَعْدُ وَإِمَّا فَدَاءٌ»<sup>(5)</sup> وهي أشد على المشركين من آية السيف. وقال قتادة<sup>(6)</sup> بالعكس. ولا أعلم أحداً خالفاً القول المنسوخ سوى السيوطي<sup>(7)</sup>، قال في كتاب [الاتفاق]: «الأمر حين الضعف والقلة بالصبر وبالصفح، ثم نسخ بایجاب القتال. وهذا في الحقيقة ليس نسخاً، بل هو من قسم النساء<sup>(8)</sup>، كما قال تعالى: [أو نسأها]. . فالنساء هو الأمر بالقتال إلى أن يقوى المسلمون، وفي حالة الضعف يكون الحكم وجوب الصبر على الأذى، وبهذا يضعف ما لهج به كثيرون من أن الآية في ذلك منسوخة بآية السيف، وليس كذلك، بل هو النساء». . وقال: «ذكر جماعة أن ما ورد من الخطاب والتقويم والغاية مثل قوله في البقرة: «فَاغْفُوا وَاضْفُحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ» حكم غير منسوخ؛ لأنه موجل بأجل» انتهى كلام السيوطي.

(1) التوبه: 5.

\* بداية من 28 من الأصل.

(2) أبو القاسم هبة الله بن سلامة بن نصر بن علي [410 - 1019م] مفسر، ضرير، بغدادي، كانت له حلقة بجامع المنصور، وله غير كتاب الناسخ والمنسوخ - كتاب [المسائل المتنورة] في التحر.

(3) التوبه: 5.

(4) إسماعيل بن عبد الرحمن المدي [128 - 745هـ] من التابعين، حجازي، سكن الكوفة، وكان عالماً في التفسير والمعازر.

(5) محمد: 4.

(6) أبو الخطاب قتادة بن دعامة السدوسي [61 - 118هـ - 736م] مفسر، وعالم باللغة والتاريخ والأنساب، وهو مددود في أعلام المعتزلة.

(7) جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر [849 - 911هـ - 1445 - 1505م] من أبرز العلماء الموسعين في عصره، نهض بالجمع والتصنيف للعديد من الآثار الفكرية في علوم العربية والإسلام حتى بلغت مصنفاته السمعانة.

(8) أى التأثير.

وبالرغم من مخالفة السيوطي لكل الأقوال السابقة - مما لا يدع مجالاً للشك بأن الصواب هو الأخذ بالقول الأول - فبالإضافة إلى ذلك فإنه قد أخطأ في فهم أن القول بعدم نسخ آيات العفو والصفح يعني تعطيل فريضتي الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.. أو إسقاط فرض الجهاد، فرسول الله، عليه السلام، يقول: «الجهاد ماض إلى يوم القيمة»<sup>(1)</sup>، ويقول الأستاذ عبد الوهاب خلاف في كتاب [علم أصول الفقه] - ص 227 -: «إن كونه ماضياً إلى يوم القيمة يدل على أنه باق ما بقيت الدنيا»<sup>(2)</sup>.

\* وتعطيل الجهاد بحجة «النساء» ليس [إيقافاً]<sup>(3)</sup> للغزو فقط، ولكنه إيقاف لنية الغزو أيضاً، وخطورة ذلك في قول رسول الله، عليه السلام: «من لم يغز أو تحدثه نفسه بالغزو مات ميتة جاهلية». والأمر المتفق عليه أن المسلمين كي يجاهدوا لا يد لهم من قوة ولكن، كيف تتحقق هذه القوة وأنت مغطى لفرض الجهاد، والله سبحانه وتعالى يقول: «وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَا يَعْدُوا لَهُ عَذَّةً وَلَكُنْ كُرْبَةُ اللَّهِ أَنْبَاعُهُمْ فَيُطْبَقُهُمْ»<sup>(4)</sup>. فكونك لا تريد الخروج يتلوه تركك للعدة. فالمسلم الذي أوقف فرض الجهاد أنى له أن يأخذ بأسباب القرءة؟! . ويقول عليه السلام: «إذا فتن الناس بالدينار والدرهم، وتباععوا بالعينة»<sup>(5)</sup>، وتركوا الجهاد في سبيل الله، وأخذوا أذناب البقر، أنزل الله عليهم من السماء بلاء فلا يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم»<sup>(6)</sup>.

### [مواقف المسلمين في القتال]

جيوش المسلمين، على مر العصور، قليلو العدد والعدة، وبواجهون جيوشاً أضعافهم. ويحتاج البعض بأن تلك خصوصية للرسول، عليه السلام، وصحابته الكرام. والرد على ذلك هو أن وعد الله بالنصر دائم ما دامت السماوات والأرض، ومن الممكن أن تطلع على ما حدث مع ظهير الدين بابر<sup>(7)</sup> الذي واجه الملك الهندي كي

(1) رواه البخاري وأبو داود.

(2) عبد الوهاب خلاف [علم أصول الفقه] من 227، الطبعة العاشرة، دار القلم، الكويت سنة 1972م.

\* بداية من 29 من الأصل.

(3) في الأصل: إيقاف.

(4) التربية: 46.

(5) العينة - بكسر العين الممدودة - خيار المال، وجمعها: عين - بكسر فتح -.

(6) رواه أبو داود وابن حميد.

(7) محمد بن عمر شيخ مرتز [888 - 937هـ / 1483 - 1530م] صاحب «فرغانية»، والمعركة المشار إليها هي معركة «خانوہ»، حدثت سنة 933هـ / 1527م، ولقد امتدت دوله «بابر» - بالفتحات - من الأفغان غرباً إلى البنغال ومن هنالك إلى جراليا - حنوبها.

«داناسنجي»، وجيشه عشرون ألفاً فقط، وجيش الملك الهندي مائة ألف، وانتصر القائد المسلم، بعد توبته عن سرب الخمر.. وغيره كثيرون.

### [المجتمع المكي والمجتمع المدني]

وهناك من يدعى أتنا نعيش في مجتمع مكي، مجتهداً في ذلك كي يحصل على رخصة بترك الجهاد في سبيل الله! فإن من يضع نفسه في مجتمع مكي لكي يترك فريضة الجهاد فعليه أن يترك الصوم والصلوة، وأن يأكل الربا، لأن الربا لم يحرم إلا في المدينة..

والصواب هو أن مكة هي فترة نشأة الدعوة، وقول الله سبحانه وتعالى: [اللَّهُمَّ إِنَّمَا تَنْهَانَا مَعَكَ عَنِ الصِّيَامِ] <sup>(1)</sup> قد نسخ كل هذه الأفكار [التبطية] <sup>(2)</sup> بحجة أتنا مكيون. فنحن لا نبدأ كما بدأ النبي، عليه السلام، ولكن نأخذ بما انتهى به الشرع.. ونحن لسنا في مجتمع مكي، ولسنا أيضاً في مجتمع مدني، ولكي تعرف المجتمع الذي نعيش فيه راجع فصل [الدار التي نعيش فيها].

### [القتال الآن فرض على كل مسلم]

والله سبحانه وتعالى عندما فرض الصيام قال: «كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ» <sup>(3)</sup>، وفي أمر القتال قال: «كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ» <sup>(4)</sup>، أي أن القتال فرض. وذلك رد على من قال: إن الفرض هو الجهاد، ومن هنا يقول: إبني إذا قمت بواجب الدعوة فقد أديت الفرض، لأن ذلك جهاد، وإذا خرجمت في طلب العلم فأنا في سبيل الله حتى أرجع، بنص الحديث، فيذلك فقد أديت الفرض.. فالفرض واضح بالنص القرآني أنه القتال، أي المواجهة والدم، والسؤال الآن: متى يكون الجهاد فرض عين؟

يتعين الجهاد في ثلاثة موضع:-

أولاً: إذا التقى الزحفان وتقابل الصفان حرم على من حضر الانصراف وتعين عليهم المقام، لقوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمْ فَنَّةً فَاثْبِتُوْا وَإِذْكُرُوْا اللَّهَ كَثِيرًا» <sup>(5)</sup>، وقوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلَا تُوْلُوْهُمُ الْأَدْبَارَ» <sup>(6)</sup>.

(1) المائدة: 3.

\* بداية من 30 من الأصل.

(2) في الأصل: للتبطية.

(3) النقرة: 183.

(4) النقرة: 216.

(5) الأنفال: 45.

(6) الأنفال: 15.

ثانياً: إذا نزل الكفار ببلد تعين على أهلهم قتالهم ودفعهم.

ثالثاً: إذا استقر الإمام قوماً لزمهم النفي، لقوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاهُمْ مَا أَنْهَمْنَا إِذَا قِيلَ لَكُمْ أَنْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَنْقَلَتُمُ الْأَرْضَ أَرْضِيْتُمُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَنَعَ إِلَّا أَنْفَرُوا إِلَّا قَلِيلٌ» (٣٨) إِلَّا تَنْفِرُوا يُعْذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيُسْتَدِّلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»<sup>(١)</sup>. وَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: «إِذَا اسْتَفَرْتُمْ فَانْفَرُوا»<sup>(٢)</sup>... انتهى.

\* وبالنسبة للأقطار الإسلامية فإن العدو يقيم في ديارهم، بل أصبح العدو يمتلك زمام الأمور، وذلك العدو هم هؤلاء الحكام الذين انتزعوا قيادة المسلمين، ومن هنا فجهادهم فرض عين، هذا بالإضافة إلى أن الجهاد الإسلامي اليوم يحتاج إلى قطرة عرق كل مسلم.

واعلم أنه إذا كان الجهاد فرض عين فليس هناك استدلال للوالدين في الخروج للجهاد، كما قال الفقهاء، فمثلك كمثل الصلاة والصوم.

#### [مراتب الجهاد، وليست مراحل الجهاد]

الواضح أن الجهاد اليوم فرض عين على كل مسلم، وبالرغم من ذلك نجد أن هناك من يحتاج بأنه يحتاج إلى تربية نفسه، وأن الجهاد مراحل، فهو مازال في مرحلة جهاد النفس، ويستدل على ذلك بقول الإمام ابن القيم<sup>(٣)</sup>.. الذي قسم الجهاد إلى مراتب:

- 1- جهاد النفس.
- 2- جهاد الشيطان.
- 3- جهاد الكفار والمنافقين.

وهذا الاستدلال يبني من خلفه إما [عن]<sup>(٤)</sup> جهل كامل أو جبن فاحش، ذلك لأن ابن القيم قسم الجهاد إلى مراتب، ولم يقسمه إلى مراحل.. وإنما فلعلنا أن نتوقف

(١) التوبية: 38، 39.

(٢) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائي وأبي ماجة والدارمى وأبي حنبل، بداية من 31 من الأصل.

(٣) أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أبي بوب [691 - 751هـ 1292 - 1350م] من أبرز علماء المدرسة السلفية، ومن أشهر دعاة الإصلاح الإسلامي في عصره، تلمذ على ابن تيمية، وسجن معه بقلعة دمشق، ومن بين تصانيفه العديدة «تالق آثار» في السياسة الشرعية والإصلاح السياسي والعقيدى للحياة الإسلامية.

(٤) غير موجودة بالأصل.

عن مواجهة الشيطان حتى تنتهي من مرحلة جهاد النفس! والحقيقة أن المراتب الثلاث تسير سوياً في خط مستقيم، ونحن لا ننكر أن أقوانا إيماناً وأكثرنا مواجهة لنفسه أكثرنا ثباتاً.. ولكن من يدرس السيرة يجد أنه عندما ينادي منادي الجهاد كان الجميع ينفرون في سبيل الله، حتى مرتکبو الكبيرة وحديث العهد بالإسلام. ويروى أن رجلاً أسلم أثناء القتال ونزل في المعركة فقتل شهيداً، فقال عليه: «عمل قليل وأجر كثير»<sup>(1)</sup>.

وقصة أبي محجن التقي، الذي كان يُدمِّن الخمر، وبلاوه في حرب فارس مشهورة. ذكر ابن القيم أن حديث: «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر.. . قيل: ما الجهاد الأكبر يا رسول الله؟.. قال: جهاد النفس» أنه حديث موضوع - [المنار \* المنيف] - وما قصد بوضع هذا الحديث إلا التقليل من شأن القتال بالسيف لشغل المسلمين عن قتال الكفار والمنافقين.

### [خشية الفشل]

وهناك قول بأننا نخشى أن نقيم الدولة، ثم بعد يوم أو يومين يحدث رد فعل مضاد يقضي على كل ما أجزناه.

والرد على ذلك هو أن إقامة الدولة الإسلامية هو تنفيذ لأمر الله، ولسنا [مطالبين]<sup>(2)</sup> بالنتائج. والذي يتطرق بهذا القول، الذي لا فائدة من ورائه إلا تثبيط المسلمين عن تأدية واجبهم الشرعي بإقامة شرع الله، قد نسي أنه بمجرد سقوط الحكم الكافر فكل شيء يصبح بأيدي المسلمين، مما يستحيل معه سقوط الدولة المسلمة. ثم إن قوانين الإسلام ليست فاصلة ولا ضعيفة عن إخضاع كل مفسد في الأرض خارج عن أمر الله.. وبالإضافة إلى ذلك فإن قوانين الله كلها عدل لن تجد سوى كل ترحاً حتى معن لا يعرف الإسلام. ولتوسيع موقف المنافقين في عدائهم للمسلمين يطمئن الذين يخشون الفشل بقول المولى في سورة الحشر: «أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِأَخْوَاتِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَنَّ أَخْرَجْنَاهُمْ مَعَكُمْ وَلَا نُطْبِعُ فِيهِمْ أَحَدًا أَبْدَاهُ وَإِنْ فَوَتُنَّمْ لِتُنَصَّرُوكُمْ وَاللَّهُ يَشْهَدُ أَنَّهُمْ

(1) رواه البخاري.

«بداية ص 32 من الأصل».

(2) في الأصل: مطالبون.

لَكَافِرُونَ (١١) لَئِنْ أَخْرَجُوا لَا يُخْرِجُونَ مَعْهُمْ وَلَئِنْ قُوْتُلُوا لَا يُنْصَرُوْهُمْ وَلَئِنْ نُصْرُوْهُمْ لَيُؤْلَمُ  
الْأَذْيَارُ ثُمَّ لَا يُنْصَرُوْنَ<sup>(١)</sup>). وهذا وعد الله، فإنهم - [المنافقين] - إذا رأوا أن القوة في  
صف الإسلام سوف يعودون مذعنين، فلا تخدع لهذه الأصوات، فإنها مرتعان ما تخمد  
وتنطفئ، وموقف المنافقين سوف يكون موقف كل أعداء الإسلام، ويقول الله تعالى:  
﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيَبْثَتُ أَقْدَامَكُمْ﴾<sup>(٢)</sup>.

### [القيادة]

وهذا من يحتج بعدم وجود قيادة تقود مسيرة الجهاد، وهناك من يعلق أمر \*  
الجهاد بوجود أمير أو خليفة..

و[القائلون]<sup>(٣)</sup> لهذا القول هم الذين ضيّعوا القيادة و[أوْفَرُوا]<sup>(٤)</sup> مسيرة الجهاد.  
والرسول، عليه السلام، يحض المسلمين في أحاديثه على تكوين القيادات.. يروي أبو داود  
- في [كتاب الجهاد] - قال عليه السلام: «إذا خرج ثلاثة في سفر فليؤمروا أحدهم»<sup>(٥)</sup>. ومن هنا  
تدرك أن قيادة المسلمين بأيديهم، هم الذين يظهرون بها. ويقول عليه السلام: «من استعمل على  
عصابة وفيهم من هو أرضى لله منه فقد خان الله ورسوله وجماعة المسلمين» - رواه  
الحاكم، ورمز السيوطى إلى صحته -.

فييني أن تكون للأحسن إسلاماً. ويقول عليه السلام لأبي ذر: «إنك ضعيف، وإنها أمانة»<sup>(٦)</sup>،  
وييني أن تكون للأقوى، والأمر تبني، [ومن تستحسن يكون قائد المسلمين]<sup>(٧)</sup>، فليس  
هناك حجة لمن يدعى فقدان القيادة، فإنهم يستطيعون أن يخرجوا من أنفسهم القيادة. وإذا  
كان في القيادة شيء من القصور فما من شيء إلا ويمكن اكتسابه.. أما أن [ننعد]<sup>(٨)</sup> بحجة  
فقدان القيادة فهذا لا يجوز.

(١) الحشر: 11، 12.

(٢) محمد: 7.

\* بداية ص 33 من الأصل.

(٣) في الأصل: والقائلين.

(٤) في الأصل: أقروا.

(٥) رواه أبو داود.

(٦) رواه مسلم.

(٧) في الأصل: [وَمَا نَسْتَنْجِهُ أَنْ قَاتَلَ الْمُسْلِمِينَ].

(٨) في الأصل: ننعد.

وقد نجد فقيها ولكن ليس عالماً بأحوال الزمان [والقيادة]<sup>(1)</sup> والتنظيم، وقد نجد العكس، ولكن كل هذا لا يعفينا من إيجاد القيادة، وأن نخرج أنسينا لقيادتنا، في وجود الشورى، والتواافق يمكن استكمالها.

والآن، لم تعد هناك حجة لمسلم في ترك [فريضة]<sup>(2)</sup> الجهاد الملقاة على عاتقه، فلابد من البدء، وبكل جد، في تنظيم عملية الجهاد لإعادة الإسلام لهذه الأمة، وإقامة الدولة، واستئصال طواغيت لا يزدرون عن كونهم بشرًا لم يجدوا أمامهم من يقمعهم بأمر الله سبحانه وتعالى.

### [البيعة على القتال والموت]

أخرج البخاري، عن سلمة رضي الله عنه، قال: «بايعت النبي، صلوات الله عليه وسلامه وآمنة، ثم عدلت إلى ظل الشجرة، فلما خفت الناس قال: يا بن الأكوع، لا تبايع؟ قلت: بايعت يا رسول الله. قال: أيضاً، فبايعته الثانية». فقلت له: يا أبا سلمة، على أي شيء كنتم تبايعون يومئذ؟ قال: «على الموت» - وأخرجه - أيضاً - مسلم والترمذى.

\* وأخرج البخاري - ص 415 - أيضاً، عن عبد الله بن زيد، رضي الله عنه، قال: لما كان زمان الحرث أتاه أبا عبد الله بن حنظلة فبايع الناس على الموت، فقال: لا أبايع على هذا أحداً بعد رسول الله صلوات الله عليه وسلامه وآمنة - وأخرجه - أيضاً مسلم [في العين ص 15]<sup>(3)</sup> [والبيهقي]<sup>(4)</sup> -

والرواية السابقة تفيد جواز البيعة على الموت. ولستا بصدده دراسة موقف عبد الله ابن زيد وهناك فارق بين بيعة الموت والبيعة المطلقة لل الخليفة فقط، وليس [معنى]<sup>(5)</sup> ذلك أن أمير الجند لا يطاع، فقد قال رسول الله، صلوات الله عليه وسلامه وآمنة: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن يطع الأمير فقد أطاعني، ومن يعصي الأمير فقد عصاني»<sup>(6)</sup> - [متفق عليه] -

(1) في الأصل: والقيادة.

(2) في الأصل: فريضتي.

\* بداية ص 34 من الأصل.

(3) هكذا بالأصل.

(4) في الأصل: والبيهقي، وهو خطأ في الطبع - والحديث رواه البخاري في الجهاد والمعازى، ورواه مسلم في الإمارة، ورواوه ابن حنبل.

(5) في الأصل: بمعنى.

(6) رواه البخاري ومسلم والنسائي وأبي ماجه وأبي حبيب.

وعن ابن عباس في قوله تعالى: «أطِيعُوا اللَّهَ وَأطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مُنْكَرٌ»<sup>(1)</sup>: «نزلت في عبد الله بن حداقة، بعثه [رسول]<sup>(2)</sup> الله في سرية» أي كان أمير جهاد.

### [التحريض على الجهاد في سبيل الله]

ولا يجب على المسلم إلا أن يعد نفسه للجهاد في سبيل الله، فرسول الله، عليه السلام، يقول: «انتدب الله لمن خرج في سبيل الله لا يخرجه إلا الجهاد في سبيل الله وإيمان بي وتصديق برسولي فهو على ضامن أن أدخله الجنة أو أرجعه إلى مسكنه الذي خرج منه نال ما نال من أجر أو غنيمة»<sup>(3)</sup> - متفق عليه.

ويقول عليه السلام: «من سأله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه»<sup>(4)</sup> - رواه مسلم والبيهقي عن أبي هريرة - . . . و جاء رجل إلى رسول الله فقال: دلني على عمل يعدل الجهاد؟ قال: لا أجدك. قال<sup>(5)</sup>: هل تستطيع إذا خرج المجاهد أن تدخل [المسجد]<sup>(6)</sup> فتقوم، لا تفتر؟ وتصوم، لا تفتر؟ . قال: ومن يستطيع ذلك؟! . قال أبو هريرة: إن فرس المجاهد ليس تن - [يتحرك] - في طوله فيكتب له حسناً - [رواوه البخاري]<sup>(7)</sup> - . ويقول عليه السلام: «للشهيد عند الله ست خصال: يغفر له من أول دفعة دم، ويرى مقعده من الجنة، ويجار من عذاب القبر، ويأمن الفزع الأكبر، \* ويحل حلية الإيمان، ويزوج من الحور العين، ويسفع في أربعين من أقاربه» - [الترمذى]<sup>(8)</sup> - .

### [عقوبة ترك الجهاد]

ترك الجهاد هو المسبب فيما يعيش فيه المسلمين اليوم من ذل ومهانة وتفرق وتمزق، فقد صدق فيهم قول المولى عز وجل: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ أَنْفَزُوا فِي

(1) النساء: 59.

(2) غير موجودة بالأصل.

(3) رواه البخاري ومسلم والنسائي وأبي ماجه والدارمي وأحمد بن حنبل ومالك في الموطأ.

(4) رواه مسلم وأبي داود والترمذى والنسائي وأبي ماجه والدارمى وأبي حنبل.

(5) أي الرسول عليه السلام.

(6) في الأصل: مسجدك.

(7) هذا الحديث رواه البخاري ومسلم والترمذى والنسائي وأحمد بن حنبل.

\* بداية من 35 من الأصل.

(8) رواه ابن ماجه.

سبيل الله أثاقلتם إلى الأرض أرضيتكم بالحياة الدنيا من الآخرة فما مات الحياة الدنيا في الآخرة إلا قليل (٣٨) إلا تتفرووا يعذبكم عذاباً أليماً ويسبيدون قوماً غيركم ولا تضرروه شيئاً والله على كل شيء قادر (١)

ويقول ابن كثير في تفسير هذه الآيات (٢): «هذا شروع في عقاب من تخلف عن رسول الله، عليه السلام، في غزوة تبوك، حين طابت الشمار والظلال في شدة الحر [وحمارة القيط] (٣) فقال تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاهُمْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَثَاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ}، أي إذا دعكم للجهاد في سبيل الله {أَثَاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ}، أي تكاسلتم وملتم إلى المقام في الدعة والخضوع وطبيب الشمار {أَرْضِيَتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ}؟ ما لكم فعلتم هكذا، رضا منكم بالدنيا بدلاً من الآخرة؟.. ثم زهد تبارك وتعالى في الدنيا وراغب في الآخرة، فقال: {فَمَا ماتَ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ}.. ثم توعد الله تعالى من ترك الجهاد فقال: {إِلَّا تَتَفَرَّوْا يَعْذِبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا}.. قال ابن عباس: استقر رسول الله عليه السلام، حيث من العرب فتقىروا عنه فأمسك الله عنهم القطر فكان عذابهم، {وَيَسْبِدُونَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُونَ أَمْثَالَكُمْ}، {وَلَا تَنْضُرُوهُ شَيْئًا} أي ولا نضروا شيئاً بتولكم عن الجهاد وتقىركم عنه».

ويقول عليه السلام: «إذا ضن الناس بالدينار والدرهم، وتباعوا بالعينة، وتركوا الجهاد في سبيل الله، وأخذوا أذناب البقر أنزل الله عليهم من السماء بلاءً فلا يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم» (٤).

ولا يجب على مسلم أن يرضى أن يكون الآن في صفوف النساء، كما أخبر [عنهم] (٥) رسول الله، عليه السلام، أن [جهادهن] (٦) في الحج والعمره.

(١) التوبه: 38، 39.

(٢) انظر [تفسير القرآن العظيم] ج2 ص 357، 358.

(٣) في الأصل: وحمارة القتا، والتصحيح عن تفسير ابن كثير، ج2 ص 357.

(٤) رواه أبو داود وابن حنبل.

(٥) في الأصل: عنهم.

(٦) في الأصل: جهادهم، [وال الحديث المثار إليه: «استأذنت النبي في الجهاد، فقال: جهادكم انفع». رواه البخاري وابن ماجه وابن حنبل].

## \* [شبهات فقهية والرد عليها]

هناك من يخشى الدخول في هذا النوع من القاتل محتاجاً لأن الذين يواجهونه هم جنود فيهم المسلم وفيهم الكافر... فكيف نقاتل مسلمين ورسول الله، عليه السلام، يقول: «القاتل والمقتول في النار»<sup>(1)</sup>؟

ولقد تعرض شيخ الإسلام ابن تيمية لنفس السؤال، فكانت مسألة من مسائل [الفتاوي الكبرى - 517]<sup>(2)</sup> في أجناد يمتنعون عن قاتل النار، ويقولون: إن فيهم من يخرج مكرهاً. [والجواب] - يقول ابن تيمية: «فمن شُك في قاتلهم فهو أجهل الناس بدين الإسلام. وحيث وجّب قاتلهم قوتلوا وإن كان فيهم المكره، باتفاق المسلمين، كما قال العباس لما أسر يوم بدر: يا رسول الله، إني خرجت مكرهاً، فقال النبي، عليه السلام: «أما ظاهرك فكان علينا، وأما سريرتك فإلى الله». وقد اتفق العلماء على أن جيش الكفار إذا ترسوا - [أي احتموا]<sup>(3)</sup> - بمن عندهم من أسرى المسلمين، وخيّف على المسلمين الضرر إذا لم يقاتلوا، فإنهم يقاتلون وإن أفضى ذلك إلى قتل المسلمين الذين ترسوا بهم، وإن لم يخف على المسلمين فقي جواز القاتل المفضي إلى قتل هؤلاء المسلمين قولان مشهوران للعلماء، وهؤلاء المسلمين إذا قاتلوا كانوا شهداء، ولا يترك الجهاد الواجب لأجل من يقتل شهيداً، فإن المسلمين إذا قاتلوا الكفار فمن قتل من المسلمين يكون شهيداً، ومن قتل شهيداً، وهو في الباطن لا يستحق القتل لأجل مصلحة الإسلام كان شهيداً.

وقد ثبت في الصحيحين عن النبي، عليه السلام، أنه قال: «يغزو جيش من الناس، فيينما هم ببيداء من الأرض إذ خسف بهم، فقيل: يا رسول الله، وفيهم المكره؟ فقال: يبعثون على نياتهم»<sup>(4)</sup>. فإذا كان العذاب الذي ينزله الله بالجيش الذي يغزو المسلمين ينزله بالمكره<sup>(5)</sup> فكيف بالعذاب الذي يعذّبهم الله به أو بأيدي المؤمنين كما قال تعالى: «فَلَمَّا هُنَّا مُرْبُّونَ

\* بداية من 36 من الأصل.

(1) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وأبي ماجه وأبي حاتم.

(2) هي المسألة [516] انظرها في [الفتاوي الكبرى] ج 4 من 353 وما بعدها، والعيارات المقتسنة هنا واردة في ص 354، 355.

(3) موجودة بالأصل. ولنست في ابن تيمية.

(4) رواه سلم وأبي داود والترمذى وأبي ماجه وأبي حاتم.

(5) في الأصل - بعد كلمة [بالمكره] -؛ وغيرها. ولنست موجودة في ابن تيمية.

بنا إلا إحدى الحسنين ونخن نترى منكم أن يصيغكم الله بعذاب من عنده أو بأيدينا»<sup>(1)</sup>. ونحن نعلم أننا لا نقدر على التمييز بين \* المكره وغيره ، فإذا قتلناهم بأمر الله كما في ذلك مأجورين ومعدورين وكانوا هم على نياتهم ، فمن كان مكرها لا يستطيع الامتناع فإنه يحضر على نيته يوم القيمة ، فإذا قتل لأجل قيام الدين لم يكن ذلك بأعظم من قتل من يقتل من عسكر المسلمين .

وأما إذا هرب أحدهم ، فإن من الناس من يجعل قتالهم بمنزلة قتال البغاء المتأولين ، وهؤلاء ، إذا كان لهم طائفة ممتنعة ، فيهل يجوز اتباع مدبرهم وقتل أسيرهم والإجهاز على جريحهم؟ على قولين للعلماء مشهورين ، فقيل: «لا يفعل ذلك؛ لأن منادي على بن أبي طالب نادى يوم الجمل: لا يتبع مدبر ولا يجهز على جريح ولا يقتل أسير . وقيل: بل يفعل ذلك؛ لأنه يوم الجمل لم يكن لهم طائفة ممتنعة ، وكان المقصود من القتال دفعهم ، فلما اندفعوا لم يكن إلى ذلك حاجة ، بمنزلة دفع الصائل . وقد روى أنه يوم الجمل وصفين كان [أمرهم]<sup>(2)</sup> بخلاف ذلك ، فمن جعلهم بمنزلة البغاء المتأولين جعل فيهم هذين القولين . . والصواب أن هؤلاء ليسوا من البغاء المتأولين ، فإن هؤلاء ليس لهم تأويل سانع ، أصلًا ، وإنما هم من جنس الخوارج المارقين ومانعي الزكاة<sup>(3)</sup> وأهل الطائف<sup>(4)</sup> والخرمية<sup>(5)</sup> ونحوهم من قوتلوا على ما خرجوه عن شرائع الإسلام ، وهذا موضع اشتبه على كثير من الناس من الفقهاء» .

### [أسلوب القتال المناسب]

ومع تقدم الزمن وتطور البشرية يجدون تسلل: لاشك أن أساليب القتال الحدبية قد تختلف شيئاً ما عن أساليب القتال في عهد النبي ، عليه السلام . . فما هو أسلوب قتال المسلم في العصر الحديث؟ وهل له أن يعم عقله ورأيه؟

(1) التوبية: 52.

\* بداية ص 37 من الأصل .

(2) في الأصل: أوهم ، والتصحیح عن ابن تیمیة .

(3) على عهد أبي بكر .

(4) الذين تعاطوا الربا مع إسلامهم .

(5) من عادة المدرس ، يقولون بالتناسخ والتحول والرجعة ، وليهم في الأموال مذهب قریب من الجماعية ، قریب شوکتهم في عهد قاتلهم بالخزمی ، الذي حازبه المعنصر العلیی وهزمه وصلبه في سامراء . والبعض يعتبرهم خلقاء العزبة المقداماء ، وينسب إليهم الدعوة للمشارعية الجنسية في النساء!

### [مخادعة الكفار فن من فنون القتال في الإسلام]

يقول الرسول، عليه السلام: «الحرب خدعة»<sup>(1)</sup>. ويقول النووي، في شرح الحديث<sup>(2)</sup>: «اتفق العلماء على جواز خداع الكفار في الحرب، وكيف أمكن الخداع، إلا أن يكون فيه نقض عهد أو أمان فلا يحل».

ومعلوم أنه لا عهد بيننا وبينهم، حيث إنهم محاربون \* لدين الله سبحانه وتعالى، وال المسلمين أحرار في اختيار أسلوب القتال المناسب، على أن تتحقق الخدعة، وهي النصر، بأقل الخسائر وأيسر السبل.

### [أسلوب القتال في غزوة الأحزاب]

بعد أن نجح مناسة اليهود في تأليب الأحزاب الكافرة على النبي، عليه السلام، ودعونه [بالمدينة]<sup>(3)</sup>، وأصبح الوضع خطيراً، رسم المسلمون على عجل خطة فريدة لم تسمع العرب عنها من قبل، فيما لا يعرفون إلا قتال المبادين المكشوفة، وتلك الخطة أشار بها [سلمان]<sup>(4)</sup> الفارسي، وهي حفر خندق عميق يحيط بالمدينة من ناحية المهل، وبفصل بين المدافعين والمغاربة. فأسلوب القتال ليس وحياً ولا سنة ثابتة، ولكن المسلم له أن يعمل عقله ويدبر ويخطط، والأمر يعود فيه للمشورة.

### [الكذب على الأعداء]

وقد صح في الحديث جواز الكذب في ثلاثة أشياء. قال الطبرى: إنما يجوز من الكذب في الحرب [المعاريض]<sup>(5)</sup>، دون حقيقة الكذب، فإنه لا يحل.. هذا كلامه... والظاهر هو إباحة حقيقة نفس الكذب، لكن الاقتصر على التعریض<sup>(6)</sup> أفضل. والله أعلم - [مسلم - شرح النووي]<sup>(7)</sup> -

(1) رواه البخاري ومسلم وأبي داود والترمذى وابن ماجه والدارمى وابن حىبل.

(2) انظر ج 12 من 45.

\* بداية من 38 من الأصل.

(3) هذه الكلمة غير واضحة في الأصل، طمسها التصوير.

(4) غير موجودة بالأصل.

(5) في الأصل: المعارض، لكنها في شرح النووي لصحيح مسلم: المعارض.

(6) التعریض: إفهام الماسع ما تزبد دون تصريح.

(7) انظر شرح النووي على صحيح مسلم. ج 12 من 45.

ومن خلال دراسة السرايا يخرج المسلم بخطيطات إسلامية وخدع قاتلة تمضي أحکامها على كثير من المسلمين، ونذكر، على سبيل المثال:

1- سرية مقتل كعب بن الأشرف في السنة الثالثة من الهجرة: في صحيح البخاري عن جابر بن عبد الله، قال عليه السلام: «من لکعب بن الأشرف، فإنه قد آذى الله ورسوله؟» فقام محمد بن مسلمة فقال: يا رسول الله، أحب أن أقتله؟ قال: نعم. قال: فاذن لي أن أقول شيئاً - [وهو استئذان من النبي، عليه السلام، بأن يتكلّم كلاماً وحتى لو كان منافياً للإيمان، وذلك لإظهار الكفر] (1) أمام كعب بن الأشرف. فاذن له. قال عليه السلام: قل، فأناه محمد بن مسلمة فقال: إن هذا الرجل - [يقصد النبي، عليه السلام] - قد سألنا صدقة وقد عناها - [وهذا القول ظاهر إنكار الصدقة والتعدّي على النبي] (2) عليه السلام، وهذا كفر]..... وهذا يفيد بأنه من الممكن للMuslim إظهار موالاته الكاملة للعدو في الحرب ولو وصل الأمر إلى إظهار الشرك والكفر.

وإني (3) قد أتيتك أستفسرك.... قال (4): وأيضاً والله لتعلمه. قال (5): إنما قد اتبعناه فلا نحب أن ندعه حتى ننظر إلى [أي] (6) شيء يصير شأنه، وقد أردنا أن تسلينا وسقاً أو وسقين. قال كعب: نعم، أرهونني. قالوا: أي شيء تريده؟ قال: أرهونني نساءكم... قالوا: كيف نرهنك نسائنا وأنت أجمل العرب؟! قال: أرهونني أبناءكم... قالوا: كيف نرهنك أبناءنا فيسب أحدهم فيقال: رُهْن بوسق أو بوسقين؟! هذا عار علينا، ولكننا نرهنك اللامة (7) - [أي السلاح]... فراعده أن يأتيه، فجاءه ليلاً ومعه أبو نائلة، وهو أخو كعب من الرضاعة، فدعاهم إلى الحصن، فنزل إليهم. فقالت له امرأة: أين تخرج هذه الساعة؟! فقال: إنما هو محمد بن مسلمة وأخي أبو نائلة - وقال غير عمرو: فقالت له:

(1) هنا تكررت عبارة [منافياً للإيمان وذلك لإظهار الكفر].

\* بداية ص 39 من الأصل.

(2) غير موجود بالأصل.

(3) الحديث مستمر لمحمد بن مسلمة، يتحدث إلى كعب بن الأشرف.

(4) أي كعب بن الأشرف.

(5) أي محمد بن مسلمة.

(6) غير موجودة بالأصل، والإضافة عن [ صحيح مسلم ].

(7) في الأصل: الأمة، والتصحيح عن [ صحيح مسلم ].

أسمع صوتكأنه يقطر [شرا]<sup>(1)</sup>. قال: إنما هو أخي محمد بن مسلمة ورضيعي أبو نائلة، إن الكريم إذا دعي إلى طعنة بليل لأجاب.

قال: ويدخل محمد بن مسلمة ومعه [رجلان]<sup>(2)</sup>. قيل لسفيان: سماهم عمرو؟ قال: «الحارث بن بشر» و«عياد بن بشر». قال عمرو: فقال محمد بن مسلمة: إذا جاء فليني قائل<sup>(3)</sup> أي جاذب بشعره فأشمه، فإذا رأيكوني استمكت من رأسه فدونكم فاضربوه [وذلك هي طريقة للتمكّن من قتله، حيث إنه كان ضخم الجثة قوي البنية].

وفي هذه القصة من الفوائد في فن القتال الكبير، وقد رأى بعض المستشرقين ومن في قلوبهم مرض أن مقتل كعب بن الأشرف كان غدرًا وخيانة له... والرد عليهم هو أن ذلك الكافر قد نقض عهده، وأمعن في إيهام المسلمين، وقد جاء اليهود إلى النبي، عليه السلام، بعد مقتل كعب بن الأشرف فقالوا: يا محمد، قد طرق، أي قتل صاحبنا الليلة، وهو ميد من ساداتنا، قتل غيلة بلا جرم ولا حدث علمناه.. قال عليه السلام\*: «إنه لو قر كما قد قر غيره من هو على مثل رأيه ما اغتيل، ولكنه آذانا وهجانا بالشعر، ولم يفعل هذا أحد منكم إلا كان للسيف». [الصارم المسؤول على شاتم الرسول ص 71 لابن تيمية].

2- سرية عبد الله<sup>(4)</sup> إلى أبي سفيان<sup>(5)</sup>: وكانت في السنة الرابعة<sup>(6)</sup> وسببها أن النبي، عليه السلام، يبلغه أن سفيان بن خالد الهذلي يقيم بعرنة<sup>(7)</sup>، وأنه يجمع الجموع لحرب المسلمين، فأمر رسول الله عليه السلام عبد الله بن أبي الجهن بقتله.. قال عبد الله: «قلت: يا رسول الله، انتعه - [صفه لي] - حتى أعرفه، فقال عليه السلام: «إنك إذا رأيته أذرك الشيطان، وأية ما بينك وبينه [أذك إدا رأيته وجدت له قشعريرة]<sup>(8)</sup>». قال: واستأذنت رسول الله، عليه السلام، أن أقول - [وهو نفس [استذان]<sup>(9)</sup> محمد

(1) غير موجودة بالأصل. وفي [نهاية الأربع] للطبراني ج 17 ص 75: «في صوته الشر». وفي صحيح سلم: «إني أسمع صوتكأنه صوت دم».

(2) في الأصل: رحبي، ونص البخاري: ويدخل محمد بن مسلمة معه رحبي.

(3) هكذا في نص البخاري. وفي رواية: مائل.

«بداية من 40 من الأصل».

(4) هو عبد الله بن أبيس.

(5) هكذا بالأصل: والصحيح أنه سفيان بن خالد بن تبيح الهذلي، انظر [نهاية الأربع] ج 17 ص 128.

(6) في [نهاية الأربع] أنها كانت على رأس خمسة وثلاثين شهراً من الهجرة.

(7) موقع أو قرية بوادي عرفة.

(8) غير موجودة بالأصل، ومكانتها كلمة: ذلك. والإضافة من [نهاية الأربع] ج 17 ص 129.

(9) في الأصل: إذن.

ابن مسلمة] - فأذن لي، ثم قال لي: «انتسب إلى خزاعة» - [وهذا كذب، ولكنه مباح].

قال عبد الله: فعرفته [بنعت] <sup>(1)</sup> - [أي بوصف] - رسول الله، صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وشعرت بالخوف منه، فقلت: صدق رسول الله. قال عبد الله: وكان وقت العصر قد دخل حين رأيته، فخشيته أن تكون بيديه وبيني وبينه محاولة تشغلي عن الصلاة، فصليت وأنا أمشي نحوه أومي إيماء برأسى، فلما انتهيت إليه قال: من الرجل؟ قلت: من خزاعة، سمعت بجعك لمحمد فجئت لأكون معك - [وفي هذا القول إظهار الموالاة] - قال: أجل، إلى لأجمع له. قال عبد الله: فخشيته معه وحدثه، فاستحلى حدثي، وأنشدته، وقلت: عجبًا لما أحدث محمد من هذا الدين المحدث، فارق الآباء وسفه أحلامهم - [وهذا القول كفر] - . . . قال - [سفيان] <sup>(2)</sup> - إنه لم يلق أحد يشبهني - وهو يتوكل على عصا - حتى [انتهى] <sup>(3)</sup> [إلى خياله، وتفرق عنه أصحابه إلى منازل قريبة منه، وهم يطيفون به. فقال: هل يا أخا خزاعة، قد نوت منه] . . . فقال: أحسن . . . قال عبد الله: فجلست معه حتى إذا هدا الناس وناموا [حملت عليه بالسيف] <sup>(4)</sup> فقتله، وأخذت رأسه ثم خرجت وتركت طعانته <sup>(5)</sup> منكبات عليه. فلما قدمت المدينة وجدت رسول الله، عليه الصلاة والسلام، فلما رأني قال: أفلح الوجه، قلت: أفلح وجهك يا رسول الله. ثم وضعت الرأس بين يديه، وأخبرته خيري.

\*-3- قصة نعيم بن مسعود في غزوة الأحزاب: لما جاء نعيم بن مسعود مسلماً أو صاه أن يكتم إسلامه ورده على المشركين يوقع بينهم . . . فذهب نعيم إلى بي قريظة وقال لهم، على هيئة النصيحة: لا تقاتلوا مع القوم - [يقصد قريشاً <sup>(6)</sup> وغطفان] - حتى تأخذوا رهنا من أشرافهم يكرونون بأيديكم . . . وذلك بعد أن أقعنهم أن [قريشاً] <sup>(7)</sup> وغطفان، يصفقونهم ليسوا من أهل المدينة، فإن حدث شيء لحقوا ببلادهم وتركوه للنبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فقالوا له: قد أشرت بالرأي. ثم أتى

(1) في الأصل: يبعث.

(2) في الأصل: أبي سفيان. وهو خطأ.

(3) في الأصل: انته.

(4) في الأصل: اغترته، والعبارة من [نهاية الأربع] ج 17 من 129.

(5) أي نساءه. مفردها: طعينة.

\* بداية من 41 من الأصل.

(6) في الأصل: قريش.

(7) في الأصل: قريش.

قريشاً وأخبرهم أن يهودبني قريطة قد ندموا على تحالفهم معكم وأرسلوا إلى محمد يقولون: «هل يرضيك أن تأخذ ذلك من القبيلتين رجالاً من أشرافهم .. فتضرب أعناقهم؟». وأتى غطfan فقال مثل ذلك. فأرسل أبو سفيان ورؤوس غطfan إلىبني قريطة عكرمة بن أبي جهل في نفر من قريش وغطfan ، فقالوا لهم: «اغدوا للقتال حتى تناجزاً مهداً» .. فأجابوا أن هذا يوم السبت لا نعمل فيه شيئاً ، ولن نقاتل معكم حتى تعطونا رهناً من رجالكم يكونون بأيدينا فقة لنا ، فإذا تخشى [إن اشتد عليكم القتال أن]<sup>(1)</sup> نشروا إلى بلادكم. فلما رجعت الرسول قالت قريش وغطfan: «والله إن الذي حدثكم به نعيم بن مسعود لحق». إنا والله لا ندفع إليكم رجلاً من رجالنا. قالت بنو قريطة: إن الذي ذكر لكم نعيم لحق . ومن هنا أنشب نعيم الفرقة في صفوف الأحزاب .

#### نقطة هامة:

[جواز انغمس المسلم في صفوف الكفار إن كان في ذلك مصلحة للمسلمين]

يقول ابن تيمية - [في باب الجهاد] صفحة 296<sup>(3)</sup> - : «وقد روى مسلم في صحيحه عن النبي ، ﷺ ، قصة أصحاب الأخدود .. وفيها أن الغلام أمر بقتل نفسه لأجل مصلحة الدين ، ولهذا جوز الأئمة الأربع أن ينبعض المسلم في صف الكفار ، وإن غالب على ظنه أنهم يقتلونه ، إذا كان في ذلك \* مصلحة للمسلمين» .

ويعني كلام ابن تيمية جواز انغمس المسلم في صفوف الجيش الكافر ، وإن أدى ذلك إلى قتله حتى قبل أن يرى بعينيه الفائدة من انغماسه .

#### [الدعوة قبل القتال]

جواز الإغارة على الكفار الذين بلغتهم دعوة الإسلام من غير إنذار:

روى الإمام مسلم عن ابن عدي قال: كتبت إلى نافع أستلة عن الدعوة قبل القتال ، قال: فكتب إلى: «إنما كان ذلك في أول الإسلام .. قد أغار رسول الله ، ﷺ ، على [بني]<sup>(4)</sup>

(1) ما بين التوسيتين مكرر بالأصل.

(2) أي لبني قريطة.

(3) انظر [التفاوى الكبرى] ج 4 من 351.

\* بداية من 42 من الأصل.

(4) في الأصل: بن.

المصلق ، وهم غارون<sup>(1)</sup> وأنعامهم تسقى على الماء ، فقتل مقاتلتهم وسبى سبيهم وأصاب يوملا - [قال يحيى: أحبه قال: - جويرية، أو قال: البتة ابنة الحارث]<sup>(2)</sup>.

وفي الشرح يقول النووي<sup>(3)</sup>: «في هذا الحديث جواز الإغارة على الكفار الذين بلغتهم الدعوة [من غير]<sup>(4)</sup> إنذار بالإغارة. وفي هذه المسألة ثلاثة مذاهب حكاما [المازري والقاضي]<sup>(5)</sup>: أحدها: يجب الإنذار مطلقا. قال مالك وغيره: وهذا ضعيف. والثاني: لا يجب مطلقا. وهذا أضعف منه أو باطل. والثالث: يجب إن لم تبلغهم الدعوة، ولا يجب إن بلغتهم، لكن يستحب. وهذا هو الصحيح، وبه قال نافع مولى ابن عمر والحسن البصري والثوري والبيهقي والشافعى وأبو ثور وابن المنذر والجمهور .. قال ابن المنذر: وهو قول أكثر أهل العلم، ...» انتهى [مسلم - شرح النووي].

### اجواز تبييت الكفار ورميهم، وإن أدى إلى قتل ذراريهم

#### [الإغارة تيلا]

عن ابن عباس<sup>(6)</sup> عن الصعب بن جثامة قال: قلت: يا رسول الله، إنا نصيب في [البيات]<sup>(7)</sup> من ذراري المشركين - [ذراريهم] - قال: «هم منهم» [رواه مسلم].

الشرح: «سئل رسول الله ﷺ عن حكم صبيان المشركين الذين [يبيتون]<sup>(8)</sup> فصاب من نسائهم وصبيانهم بالقتل، فقال: هم من آبائهم، أي لا بأس .. لأن أحكام آبائهم \* جارية عليهم في الميراث وفي النكاح وفي القصاص والديات وغير ذلك، والمراد إذا لم [يتعمدو]<sup>(9)</sup> من غير ضرورة». انتهى [مسلم - شرح النووي - باب الجهاد].

(1) أي في غرة منهم، وهم عاقلون.

(2) رواه البخاري ومسلم وأبي داود وابن حنبل.

(3) انظر ج 12 ص 36.

(4) في الأصل: بغير، والتصحيح عن شرح النووي.

(5) في الأصل: المازري الملاوي، والتصحيح عن شرح النووي.

(6) رواه مسلم وأبي داود وابن حنبل.

(7) في الأصل: البيان.

(8) في الأصل: يبيتون، والتصحيح عن شرح النووي لصحبي مسلم ج 12 ص 49.

\* بداية ص 43 من الأصل.

(9) في الأصل: يتدوا، والتصحيح عن شرح النووي لصحبي مسلم.

## [الكف عن قصد النساء والرهبان والشيخ بالقتل]

عن ابن عمر ، قال: «وَجَدْتُ امْرَأَةً مَقْتُولَةً فِي بَعْضِ مَفَازِي النَّبِيِّ، عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ، عَلَيْهِ السَّلَامُ ، عَنْ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصَّبِيَّانِ» [رواه الجماعة إلا النسائي] <sup>(1)</sup>.

ويروي أحمد وأبو داود أنه في إحدى الغزوات من رسول الله، عَلَيْهِ السَّلَامُ ، على مقتولة مما أصابت المقدمة ، فوقفوا ينظرون إليها ، يعني وهم يتعجبون من خلقها ، [حتى] <sup>(2)</sup> لحقهم رسول الله، عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فقال: «مَا كَانَتْ هَذِهِ لِتَقْاتِلِ». فقال لأحدهم: الحق خالداً فقل له: لا تقتلوا ذرية ولا عسيفاً - [أي أجيراً] <sup>(3)</sup>.

وحدث ابن عباس السابق في جواز قتل الذراري لا يتناقض مع هذا الحديث ، حيث إن لكل منهما حالة تختلف عن الأخرى .

## [الاستعانة بمشرك]

عن عائشة رضي الله عنها ، قالت: «خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ - [قبل بدر] <sup>(4)</sup> - فَلَمَّا كَانَ بَحْرُ الْوَبِرَةِ أَدْرَكَهُ رَجُلٌ قَدْ كَانَ يَذْكُرُ مِنْهُ جَرَأَةً وَنَجْدَةً ، [فَفَرَّ] <sup>(5)</sup> أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ حِينَ رَأَوْهُ ، فَلَمَّا أَدْرَكَهُ قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ : [جَئْتُ لِأَتَبْعَكُ وَأَصِيبُ مَعَكُ] <sup>(6)</sup> . قَالَ لِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ : تَوْمَنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ؟ . قَالَ: لَا . قَالَ: فَارْجِعْ فَلَنْ أَسْتَعِنْ بِمَشْرِكٍ . [قَالَ] <sup>(7)</sup> ثُمَّ مَضَى حَتَّى إِذَا كَانَ بِالشَّجَرَةِ [أَدْرَكَهُ] <sup>(8)</sup> الرَّجُلُ فَقَالَ لَهُ كَمَا قَالَ أُولَى مَرَّةٍ ، فَقَالَ لِهِ النَّبِيُّ، عَلَيْهِ السَّلَامُ ، كَمَا قَالَ أُولَى مَرَّةٍ ، قَالَ: فَارْجِعْ فَلَنْ نَسْتَعِنْ بِمَشْرِكٍ . [قَالَ] <sup>(9)</sup> ثُمَّ رَجَعَ [فَأَدْرَكَهُ] <sup>(10)</sup> بِالبِّيَادِ ، فَقَالَ لَهُ كَمَا قَالَ أُولَى مَرَّةٍ: تَوْمَنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ؟ قَالَ: نَعَمْ . فَقَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ : فَانْطَلِقْ - [رواه مسلم] <sup>(11)</sup>.

(1) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذى وابن ماجه والدارمى ومالك في الموطأ وابن حبيب.

(2) في الأصل: حق.

(3) رواه أبو داود وابن ماجه وابن حبيب.

(4) غير موجودة بالأصل ، والإضافة من [صحيف مسلم].

(5) في الأصل: فرج . والتصحیح عن [صحيف مسلم].

(6) غير موجودة بالأصل ، والإضافة من [صحيف مسلم].

(7) في الأصل: قال . والتصحیح عن [صحيف مسلم].

(8) في الأصل: أدركتا . والتصحیح عن [صحيف مسلم].

(9) في الأصل: قالت . والتصحیح عن [صحيف مسلم].

(10) في الأصل: أدركتنا . والتصحیح عن [صحيف مسلم].

(11) رواه مسلم والنسائي.

يقول النووي (1): «قد جاء حديث آخر، أن النبي، عليه السلام، استعان بصفوان بن أمية، قبل إسلامه، فأخذ طائفة من العلماء بالحديث \* الأول على إطلاقه. وقال الشافعى وأخرون: إن [كان] (2) الكافر حسن الرأى في المسلمين، ودعت الحاجة إلى الاستعانة به استعين [به] (3)، وإلا فتكره. وحمل الحديثين [على] (4) هذين الحالين، وإذا حضر الكافر بالإذن رضخ (5) له، ولا يسهم له. هذا هو مذهب مالك والشافعى وأبو حنيفه والجمهور، وقال الزهرى والأوزاعى: يسهم له، والله أعلم». انتهى [مسلم بشرح النووي] باب الجهاد.

ويقول مالك في الاستعانة بالمشركين والكفرة: «إلا أن يكونوا خداماً للمسلمين فيجوز»... وقال أبو حنيفه: يستعان بهم، ولا يعاونون على الإطلاق متى كان الإسلام هو الغالب الجاري عليهم، فإن كان حكم الشرك هو الغالب كره. وقال الشافعى: يجوز ذلك بشرطين (6): أحدهما: أن يكون بالمسلمين قلة ويكون [المشركون] (7) كثرة. والثانى: أن يعلم من المشركين حسن رأي في الإسلام وميل إليه، ومتى استعان بهم رضخ لهم ولم يسهم - [أى أعطاهم مكافأة ولم يشركهم في سهام المسلمين من الغنيمة].

### [جواز قطع أشجار الكفار وتحريضها]

روى الإمام مسلم عن نافع عن عبد الله بن عمر أن رسول الله، عليه السلام، «حرق نخل بنى النضير وقطع، وهي البويرة، زاد قتيبة وابن [رمج] (8) في حدثهما: فأنزل الله عز وجل: **«مَا قطعْتُمْ مِنْ لِبَنَةٍ أَوْ تَرْكُتُمُوهَا قَاتِنَةً عَلَى أَصْوْلِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلَيَخْرِزَ الْفَاسِقِينَ»** (9)...». [مسلم - شرح النووي - الجزء 12] (10).

(1) انظر شرح النووي على صحيح مسلم ج 12 ص 198، 199.  
\* بداية ص 44 من الأصل.

(2) غير موجودة بالأصل. وهي في شرح النووي.

(3) غير موجودة بالأصل. وهي في شرح النووي.

(4) غير موجودة بالأصل. وهي في شرح النووي.

(5) أي كافية.

(6) في الأصل: وذلك الشرطان.

(7) في الأصل: المشركين.

(8) في الأصل: رفع. والتصحيح عن [ الصحيح مسلم ].

(9) الحشر: 5.

(10) هنا الحديث رواه البخاري ومسلم وأبو داود وابن ماجه والدارمي وابن حببل.

قال النووي في شرح الحديث: «في هذا الحديث جواز قطع شجر الكفار وإحرافه». [مسلم - شرح النووي - باب الجهاد]<sup>(1)</sup>

\* [من خشي الأسر فله أن يستأسر وله أن يقاتل حتى يقتل]

عن أبي هريرة<sup>(2)</sup>: «بعث رسول الله، ﷺ، عشرة [رهط]<sup>(3)</sup> عيناً، وأمر عليهم عاصم بن ثابت الأنصاري، فانطلقوا حتى إذا كانوا بالهدة، بين عسفان ومكة، ذكروا حيناً من هذيل يقال لهم<sup>(4)</sup> بنى لحيان، فنفروا لهم بقريب من مائة رجل رام، فاقتصوا [آثارهم]<sup>(5)</sup>، فلما أخرب بهم عاصم وأصحابه لجأوا إلى فدف، وأحاط بهم القوم، فقالوا لهم: انزلوا وأعطونا بأيديكم ولكم العهد والميثاق أن لا نقتل منكم أحداً. قال عاصم بن ثابت أمير [ال القوم]<sup>(6)</sup>: أما أنا فوالله لا أنزل في ذمة كافر، اللهم أخرب عنك عليه فرمونهم بالليل فقتلوا عاصماً في سبعة، وتزل إليهم ثلاثة نفر على العهد والميثاق، منهم: خبيب الأنصاري، وزيد بن الدثة، ورجل آخر. فلما [تمكنوا]<sup>(7)</sup> منهم أطلقوا أتونار قسيهم [فربطوهم بها]<sup>(8)</sup>، فقال الرجل الثالث: هذا أول الغدر، والله لا أصحابكم، إن لي بهؤلاء لأسوة - يزيد القتلى - فجروه وعالجوه على أن يصبحهم فأبى، فقتلوه، وانطلقوا بخبيب وزيد بن الدثة حتى باعوهما بمكة بعد وقعة بدر - [وذكر قصة خبيب - إلى أن قال - استجاب الله لعاصم بن ثابت يوم أصيب، فأخرب النبي عليه أصحابه خبرهم وما أصيوا]. [مختصر لأحمد والبخاري وأبو داود]

#### [تنظيم الجيش المسلم]

• عن عمار بن ياسر: «أن رسول الله عليه كان يستحب للرجل أن يقاتل تحت راية قومه» - [رواوه أحمد].

(1) انظر ج 12 ص 50.

\* بداية ص 45 من الأصل.

(2) رواه ابن حنبل.

(3) في الأصل: رهطاً. والتصحيح عن مسند أحمد. [وعينا: أي للاستطلاع والاستخبار].

(4) سقطت من الأصل: وأضفناها من مسند أحمد.

(5) في الأصل: أثراهم. والتصحيح من مسند أحمد.

(6) في الأصل: السرية. والتصحيح عن مسند أحمد.

(7) في الأصل: استمكروا.

(8) في الأصل: فأوتورهم.

• وعن البراء بن عازب ، قال رسول الله ﷺ : «إنكم ستلقون العدو غداً [فليكن] <sup>(1)</sup> شعاركم: حـ لا ينصرون» - [رواه أحمد] <sup>(2)</sup>.

• وعن الحسن عن قيس بن عباد قال: «كان أصحاب رسول الله ﷺ يكرهون الصوت عند القتال» - [رواه أبو داود].

#### \* [الأوقات التي يستحب الخروج فيها للغزو]

عن كعب بن مالك: «أن النبي ﷺ خرج في يوم الخميس في غزوة تبوك ، وكان يحب أن يخرج يوم الخميس» - [متفق عليه].

وعن النعمان بن مقرن: «أن النبي ﷺ كان إذا لم يقاتل في أول النهار آخر القتال حتى تزول الشمس وتهب الرياح وينزل النصر» - [رواه أحمد، وأبو داود، وصححه البخاري ، وقال: «انتظر حتى تهب الأرياح وتحضر الصلوات»].

#### [استحباب الدعاء عند لقاء العدو وأدعية القتال]

من أدعيته ﷺ في القتال: «اللهم [منزل] <sup>(3)</sup> الكتاب ، وجري السحاب ، وهازم الأحزاب ، اهزمهم وانصرنا عليهم» - [صحيح مسلم] <sup>(4)</sup>.

[أمر هام يجب التنبيه عليه: الإخلاص في الجهاد في سبيل الله]  
والإخلاص هو تجريد قصد التقرب إلى الله ، عز وجل ، من جميع الشوائب ...  
وقيل: هو نسيان رؤية الخلق بدوام النظر إلى الخالق .

وفي باب [تبليس] <sup>(5)</sup> إبليس على الغزاة ، يذكر الإمام ابن الجوزي <sup>(6)</sup>: «قد ليس إبليس على خلق كثير فخرجوه إلى الجهاد ونبيهم المباهاة والرياء ليقال: فلان غاز ، وربما كان المقصود أن يقال: شجاع ، أو كان طلب الغنيمة ، وإنما الأعمال بالنيات».

(1) في الأصل: فإن .

(2) ورواه كذلك ابن ماجه .

\* بداية ص 46 من الأصل .

(3) في الأصل: نزل .

(4) ورواه - غير مسلم - البخاري وأبو داود .

(5) في الأصل: ثليس .

(6) أبو الفرج عبد الرحمن بن علي [508 - 597 هـ 1114 - 1201 م] كان أبرز علماء عصره في التاريخ والحديث ، ولقد غلت آثاره الكثيرة علوم عصره .

عن أبي مومي قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، أرأيت الرجل يقاتل شجاعة ويقاتل حمية ويقاتل رباء، فأي ذلك في سبيل الله؟ فقال ﷺ: «من قاتل لكتون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله» - [آخر جاه]<sup>(1)</sup>.

وعن ابن مسعود \* رضي الله عنه قال<sup>(2)</sup>: «إياكم أن تقولوا مات فلان شهيداً أو قتل شهيداً، فإن الرجل ليقاتل ليغنم، ويقاتل ليذكر، ويقاتل ليُرى مكانه».

وبالإسناد، عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال<sup>(3)</sup>: «إن أول الناس يقضى فيه يوم القيمة ثلاثة: رجل استشهد فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، فقال: وما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيك حتى قُتلت. قال: كذبت، ولكنك قاتلت حتى يقال هو جرىء، فقد قيل، ثم أمر به [فيسحب]<sup>(4)</sup> على وجهه حتى ألقى في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، فقال: ما عملت فيها؟ قال: تعلمت فيك العلم وعلمه وقرأت القرآن. فقال: كذبت، ولكنك تعلمت ليقال هو عالم، فقد قيل، وقرأت القرآن ليقال هو قارئ، فقد قيل، ثم أمر به سحب على وجهه حتى ألقى في النار. ورجل وسع الله عليه فأعطيه من أصناف المال كلها، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، فقال: ما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل أنت [تحب]<sup>(5)</sup> أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال إنك جواد، فقد قيل، ثم أمر به سحب على وجهه حتى ألقى في النار» - [نفرد بإخراجه مسلم]<sup>(6)</sup>.

وياسناد مرفوع عن أبي حاتم الرازي قال: سمعت عبدة بن سليمان يقول: «كنا في سرية مع عبد الله بن المبارك في بلاد الروم، فصادفنا العدو، فلما التقى الصفان خرج رجل من العدو فدعا إلى البراز، فخرج إليه رجل فطارده ساعة فطعنه فقتله، ثم آخر فقتله، ثم دعا إلى البراز، فخرج إليه رجل فطارده ساعة فطعنه الرجل فقتله. فازدحم الناس عليه، فكنت فيمن ازدحم عليه، فإذا هو ملثم بكمه، فأخذت بطرف كمه فمدته فإذا هو عبد الله ابن المبارك، فقال: وأنت يا أبا عمرو من يشفع علينا؟! قلت: فانظروا،

(1) هكذا بالأصل: والحديث رواه البخاري ومسلم والترمذى وابن ماجه وابن حبىل، \* بداية ص 47 من الأصل.

(2) أي قال رسول الله ﷺ. والحديث رواه البخاري ومسلم والنسائي.

(3) أي قال الرسول ﷺ. والحديث رواه مسلم والنسائي وابن حبىل.

(4) أي قال رسول الله ﷺ. والحديث رواه البخاري ومسلم والنسائي.

(5) أي قال رسول الله ﷺ. والحديث رواه مسلم والنسائي وابن حبىل.

(6) رواه - مع مسلم - النسائي وابن حبىل.

رحمكم الله، إلى هذا السيد المخلص، كيف خاف على إخلاصه بروية الناس له ومدحهم  
إيه فستر نفسه؟!

وقد كان إبراهيم بن أدهم<sup>(1)</sup> يقاتل \* فإذا غنموا لم يأخذ شيئاً من الغنيمة ليوفر له الأجر. وقد لبس إيليس على المجاهد إذا غنم، فربما أخذ من الغنيمة ما ليس له، فإما أن يكون قليل العلم فيرى أن أموال الكفار مباحة لمن أخذها، ولا يدرى أن الغلول من الغنائم معصية. وفي الصحيحين، من حديث أبي هريرة، قال: «خرجنا مع رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى خير، ففتح الله علينا، فلم نغنم ذهباً ولا ورقاً، غنمنا الماء والمطر والطعام والثياب. ثم انطلقنا إلى الوادي، ومع رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عبد له، فلما نزلنا قام عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بحل رحاله، فرمى بسهم فكان فيه حتفه. فلما قلنا: هنئنا له الشهادة يا رسول الله، قال: كلا، والذي نفسي بيده، إن الشملة<sup>(2)</sup> تذهب عليه ناراً، أخذها من الغنائم يوم خير لم تصبها المقاصم. قال: ففرغ الناس. فجاء رجل بشراك<sup>(3)</sup> أو شراكين فقال: أصبته يوم خير، فقال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: شراك من نار، أو شراكين من نار»<sup>(4)</sup>.

وقد يكون الغازى عالماً بالتحريم إلا أنه يرى الشيء فلا يصبر عنه، وربما ظن أن جهاده يدفع عنه ما فعل. وها هنا يتبيّن أثر الإيمان والعلم.

روينا بإسناد<sup>(5)</sup> عن جبيرة بن [الأشعث]<sup>(6)</sup>، عن أبي عبيدة العنبرى، قال: لما هبط [ال المسلمين]<sup>(7)</sup> [المدائن]، وجمعوا [الأقباض]<sup>(8)</sup> أقبل رجل بحق معه فدفعه إلى صاحب

(1) أبو إسحاق إبراهيم بن أدهم بن منصور [161-778م] من مشاهير القهاء الزهاد المجاهدين، ترك حياة الغنى في «بلخ» واحترف من العمل ما يقيم حياته، وانخرط في سلك المغزا المقاتلين للروم. وفي جهاده وزهده وفصاحته قصص كثيرة ضمها مخطوط [سيرة السلطان إبراهيم بن أدهم]!  
\* بداية ص 48 من الأصل.

(2) الشملة: كساء صغير يوزر به.

(3) الشراك: سير للتعلل يكون على ظهر القدم.

(4) زواه المخاري وسلام وأبو داود والنسائي وماك في الموطأ.

(5) لم يذكر المؤلف مصدره في هذه الفقرة.. وبالبحث وجدنا نصها في [تاریخ الطبری] ج 4 ص 19 - طبعة دار المعارف - القاهرة، واستناداً إليها صحت أخطاء الأصل فيها.

(6) في الأصل: الأنف.

(7) في الأصل: [السلمين].

(8) في الأصل: الأقباط. وهو خطأ. والأقباط: مفردها قبط - بقحبين - وهو ما جمع من الغنيمة، فبل القسمة وبعد كلمة الأقباط عبارة زائدة نصها: الذين معه: ما رأينا مثل هذا خطأ.

الأقاض، فقال الذين معه: ما رأينا مثل هذا قط! ما يعد له ما عندنا ولا [يقاربه]<sup>(1)</sup>! [قالوا]<sup>(2)</sup> له: هل أخذت منه شيئاً؟ قال: أما والله لو لا الله ما أتيكم به. فعرفوا أن للرجل شيئاً، قالوا: من أنت؟ قال: لا والله لا أخبركم لتمدووني، ولا [غيركم ليقرظوني]<sup>(3)</sup>، ولكنني أحمد الله وأرضي بثوابه. فاتبعوه رجلاً حتى انتهى إلى أصحابه، فسأل عنده، فإذا هو عامر ابن عبد قيس.

[هناك من يتم استبعادهم عن الطريق]

فانتهوا إن للشدائداً هلاً  
وذرموا تزيين الأهواء

فيه<sup>(4)</sup> يطلب منهم الانتهاء عن الغي، ويدعوهم إلى الإفصاح عما ستروه من دافع \* حب الراحة وتجنب المثقة، وهو نفسه الدافع الذي حکاه القرآن عن المخلفين في سورة التوبية إذ يقول الله تعالى: «فَرَحَ الْمُخْلَفُونَ بِمَقْعُدِهِمْ خَلَفَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرِهُوا أَنْ يَجَاهُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَاتَلُوا لَا تَنْفَرُوا فِي الْخَرْقَلْ نَارَ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ»<sup>(5)</sup> «إن هؤلاء لهم نموذج في ضعف البهème وطراوة الإرادة، وكثيرون هم الذين يشقون من المناعب وينفرون من الجهد ويؤثرون الراحة الرخيصة على الكذب الكريـم، ويفضـلـونـ السـلامـةـ الذـلـلـةـ عـلـىـ الـخـطـرـ العـزـيـزـ، وـهـمـ يـتسـاقـطـونـ إـعـيـاءـ خـلـفـ الصـفـوـفـ الـجـادـةـ الـزـاحـفـةـ الـعـارـفـةـ بـتـكـالـيفـ الـدـعـوـاتـ. وـلـكـنـ هـذـهـ الصـفـوـفـ تـظـلـ فـطـرـةـ فـيـ طـرـيقـهاـ الـمـلـوـءـ بـالـعـقـبـاتـ وـالـأـشـوـاكـ لـأـنـهـاـ تـدـرـكـ يـفـطـرـتـهاـ أـنـ كـفـاحـ الـعـقـبـاتـ وـالـأـشـوـاكـ فـطـرـةـ فـيـ الـإـنـسـانـ، وـأـنـهـ أـذـ وـأـجـمـلـ مـنـ الـقـعـودـ وـالـخـلـفـ وـالـرـاحـةـ الـبـلـيـدـةـ الـتـيـ [ـلـاـ تـلـيقـ]<sup>(7)</sup> بـالـرـجـالـ»<sup>(6)</sup> في ظلال القرآن 10/26]. «هؤلاء الذين آثروا الراحة على الجهد في ساعة العسرة، وتخلوا عن الركب في أول مرة، هؤلاء لا يصلحون للكفاح ولا يرجون للجهاد،

(1) في الأصل: ما يقاربه.

(2) في الأصل: فقال. والتصحيح من الطبرى.

(3) في الأصل: ولا أغريك لقرظوني. والتصحيح من الطبرى.

(4) أي الشاعر.

\* بداية من 49 من الأصل.

(5) التوبية: 81.

(6) من هنا إلى نهاية الفقرة اقتباس لتفصير الآية من [في ظلال القرآن] للأستاذ سيد قطب، انظر ص 1682، 1683 - الجزء العاشر - المجلد الثالث. طبعة دار الشروق سنة 1981م.

(7) غير موجودة بالأصل، والإضافة من [في ظلال القرآن] ص 1682، 1683.

ولا يجوز أن ي Roxذوا [بالسماحة]<sup>(1)</sup> والتغاضي ولا أن يناح لهم شرف المجداد الذي تخلفوا عنه راضين<sup>(2)</sup>. **﴿فَإِنْ رَجَعْتُمُ اللَّهَ إِلَى طَاغِيَةٍ مِّنْهُمْ فَإِسْتَأْتُمُوكُمْ بِالْخُرُوجِ فَقُلْ لَّمْ تَخْرُجُوا مِنْ أَبْدِكُمْ وَلَمْ تُنَقَّلُوا مِنْ عَدُوٍّ إِنَّكُمْ رَضِيْتُمْ بِالْقَعْدَةِ أَوْلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الظَّالِفِينَ﴾**<sup>(3)</sup>. «إن الدعوات في حاجة إلى طابع صلبة مستقيمة ثابتة مصممة، تصمد في الكفاح الطويل الشاق والصف الذي يتخالله الضعاف والمسترخون لا يصدّ؛ لأنهم [يخذلونه]<sup>(4)</sup> في ساعة الشدة فيشيرون فيه الخذلان والضعف والاضطراب، فالذين يضعفون ويختلفون يجب نبذهم بعيداً عن الصدف، وقاية لهم من التخلل والهزيمة، والتسامح مع هؤلاء جنابة على الصدف كله»<sup>(5)</sup>.

### [فتاوي الفقهاء في تنقية الصدف]

كان للسلف أقوال كثيرة في ذلك. فمثلاً كلام السلف الأول من ذلك استعراض\* الإمام الشافعي في كتاب [الأم] لحوادث المناقفين المتناقلة عن المشاركة في الغزوات النبوية الكريمة، وتنبيه إلى من يشتهر في أجيال المسلمين بعد ذلك بمثل ما وصف به أولئك المناقرون، فإنه [يقال]<sup>(6)</sup> عليهم ويعاقب بمثل ما عوقبوا به.

يقول الشافعي: «غزا رسول الله ﷺ فغزا معه من يعرف نفاقه، فانحرز يوم أحد عنه بتلتمانة. ثم شهدوا معه يوم الخندق فتكلموا بما حكى الله عز وجل من قولهم: «ما وعَدْنَا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِلَّا غَرَزْوَاهُ»<sup>(7)</sup>. ثم غزا النبي ﷺ ببني المصطلق [فشهد]<sup>(8)</sup> معه عدد، فتكلموا بما حكى الله من قولهم ونفاقهم. ثم غزا غزوة تبوك قوم منهم نفروا ليلة العقبة ليقتلوا فوقاء الله شرهم، وتختلف آخرون منهم فيمن بحضرته. ثم أنزل الله بغزوة تبوك من أخبارهم فقال: «وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَأَعْدَوْا لَهُ عَدُّهُ وَلَكِنْ كَرَهَ اللَّهُ أَنْ يَعِثُّهُمْ فَتَبَطَّهُمْ وَقَيلَ أَعْدُوا مَعَ الْفَاعِدِينَ»<sup>(9)</sup> . . .

(1) غير موجودة بالأصل. والإضافة من [في ظلال القرآن] ص 1683.

(2) في الأصل: عنهم وهم راضين. والتصحیح عن المصدر السابق. نفس الصفحة.

(3) التوبه: 83.

(4) في الأصل: يخذلونهم، والتصحیح عن [الظلال] ص 1683.

(5) نهاية الاقتباس من [في ظلال القرآن].

\* بداية ص 50 من الأصل.

(6) في الأصل: بقياس.

(7) الأحزاب: 12.

(8) في الأصل: فشهدوا.

(9) التوبه: 46.

قال الشافعى: «فأظهر الله لرسوله أسرارهم، وخبر السماعين لهم، [وابتغاءهم]<sup>(1)</sup> أن يقتنوا من معه بالكذب والإرجاف والتذليل لهم، فأخبره أنه كره انبعاثهم فتبطّهم إذا كانوا على هذه النية، وكان فيهم ما دل على أن الله أمر أن يمنع من عرف بما عرفوا به من أن يغزوا مع المسلمين لأنه ضرر عليهم».

يقول الشافعى: « فمن شهر بمثل ما وصف الله المنافقين لم يحل للإمام أن يدعه يغزو معه لطلبه فتنته وتذليله إياهم، وإن فيهم من يستمع له بالغفلة والقرابة والصداقة، وإن هذا قد يكون ضرراً عليهم من كثير من عدوهم» - [الإمام الشافعى 89/4] -

واستمر الفقه على هذا حتى استلم رايه ابن قدامة المقدسي<sup>(2)</sup>، فقال: «ولا يصطحب الأمير معه مخزلاً، وهو الذي يثبط الناس عن [الغزو]<sup>(3)</sup> ويزدهم في الخروج إليه والقتال والشقة، مثل أن يقول: الحر أو البرد [شديد]<sup>(4)</sup>، والمشقة شديدة، ولا تؤمن \* هزيمة هذا الجيش، وأشباه هذا، ولا مرجفاً، وهو الذي يقول: قد هلكت سرية المسلمين وما لهم من مدد، ولا طاقة لهم بالكفار والكافار لهم قوة ومدد وصبر، ولا يثبت لهم أحد، وتحو هذا، ولا من يعين على المسلمين بالتجسس للكافار وإطلاعهم على عورات المسلمين ومكانتهم بأخبارهم ودلائلهم على عوراتهم أو إيواء جواسيسهم، ولا من يوقع العداوة بين المسلمين ويسعى بالفساد، لقوله تعالى: (ولكُن كرها الله انبعاثهم فتبطّهم وقيل أفسدو مع القاعددين<sup>(5)</sup> لئن خرّجوا فيكم ما زادوكُم إلّا خبلاً ولاأوضعوا خلالكم بِيَغُونَكُمْ الفتنَ) لأن هؤلاء مضرّة على المسلمين، فيلزّمهم منعهم» - [المغني لابن قدامة 351/8] -

### [غرور الفقيه يمنع تأميمه]

إننا نجد في فقه عمر بن عبد العزيز، رحمة الله، ما يسّع إبعاد الصادق صاحب الخير عن المسؤولية إذا كان فيه نوع من حب الظهور والخيلاء، سداً للذرعية وصيانته له من احتمالات الافتتان والجناية على نفسه وعلى الدعوة.

(1) في الأصل: إيتائهم.

(2) أبو محمد موقق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة [541 - 620 هـ 1146 - 1223 م] من أكابر فقهاء الحنابلة، وله في الفقه وأصوله مؤلفات عديدة.

(3) في الأصل: غزو.

(4) في الأصل: الشديد.

\* بداية من 51 من الأصل.

(5) التوبية: 46، 47.

فقد روى أن الرائد الخامس لما ولى الخلافة أرسل إلى أبي عبيد المرجي، وكان [فقيها]<sup>(1)</sup> ثقة في الحديث، من شيوخ الأوزاعي ومالك، وممن يستعين به الخليفة سليمان ابن عبد الملك فقال له عمر: هذا الطريق إلى فلسطين، وأنت من أهلها، فالحق بها. فقيل له: يا أمير المؤمنين، نورأيت [أبي عبيد]<sup>(2)</sup> وتشيره للخير؟ فقال: ذاك أحق لا نفته، كان أبيه للعامة! - [تهذيب التهذيب] 12/158 -

ولقادة جماعات المسلمين، هذا اليوم، أن يقولوا لكل داعية يتطلع للسمعة والجاه والمكانة الاجتماعية المرموقة مثل الذي قاله عمر لأبي عبيد. ويفهموه: [أن]<sup>(3)</sup> قد أخطأ الطريق إلى مرادك، فمررت بديار دعوة التواضع والبذل والالتزام الخطي، وهذه الطريق إلى ديار أشكالك فالحق بهم!

---

(1) في الأصل: فقيه.

(2) هكذا بالأصل، والأصح: أبو عبيد.

(3) في الأصل: أنه.

## مصادر الدراسة والتحقيق

### أولاً: قرآن وسنة:

1- القرآن الكريم ..

2- كتب السنة النبوية الشريفة:

• [ صحيح البخاري ] طبعة دار الشعب - القاهرة .

• [ صحيح مسلم ] - بشرح النووي - طبعة محمود توفيق - القاهرة .  
+ طبعة القاهرة سنة 1955 م .

• [ سنن الترمذى ] طبعة القاهرة سنة 1937 م .

• [ سنن النسائي ] طبعة القاهرة سنة 1964 م .

• [ سنن أبي داود ] طبعة القاهرة سنة 1952 م .

• [ سنن ابن ماجة ] طبعة القاهرة سنة 1972 م .

• [ سنن الدارمى ] طبعة القاهرة سنة 1966 م .

• [ موطأ الإمام مالك ] طبعة دار الشعب - القاهرة .

• [ مسند الإمام زيد بن علي ].

• [ طبقات ابن سعد ] طبعة دار التحرير - القاهرة .

### ثانياً: مصادر ومراجع مطبوعة:

ابن تيمية: [الفتاوى الكبرى] طبعة القاهرة سنة 1965 م .

ابن كثير: [تفسير القرآن العظيم] طبعة مكتبة دار التراث - القاهرة .

ابن منظور: [لسان العرب] طبعة دار المعارف - القاهرة .

أحمد عطية الله: [القاموس الإسلامي] طبعة مكتبة النهضة المصرية - القاهرة .

الجاحظ: [العثمانية] طبعة القاهرة سنة 1955 م.

: [رسائل الجاحظ] طبعة القاهرة سنة 1964 م.

الجرجاني «الشريف»: [التعريفات] طبعة القاهرة سنة 1938 م.

الزركلي «خير الدين»: [الأعلام] طبعة بيروت - الثالثة.

سيد قطب: [في ظلال القرآن] طبعة دار الشروق سنة 1981 م.

الطبرى «ابن جرير»: [تاريخ الطبرى] طبعة دار المعارف - القاهرة.

عبد الوهاب خلاف: [علم أصول الفقه] طبعة دار القلم - الكويت سنة 1972 م.

على بن أبي طالب (الإمام): [نهج البلاغة] طبعة دار الشعب - القاهرة.

الغزالى «أبو حامد»: [الاقتصاد في الاعتقاد] طبعة صبيح - القاهرة.

القرطبي: [الجامع لأحكام القرآن] طبعة دار الكتب المصرية.

مجمع اللغة العربية: [المعجم الوسيط] طبعة القاهرة.

محمد حميد الله الحيدر أبادى: [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة] طبعة القاهرة سنة 1956 م.

محمد عبد السلام فرج: [الفريضة الغائبة] - والكتاب منسوب إليه.. إذ ليس على غلافه إشارة لمؤلفه.. ولا ذكر لمكانطبع أو تاريخه.

محمد فؤاد عبد الباقي: [المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار الشعب - القاهرة.

محمد مختار باشا المصري: [التوفیقات الإلهامیة فی مقارنة التواریخ الھجریة بالافرنکیة والقسطنطینیة] دراسة وتحقيق: دکتور محمد عماره - طبعة بيروت سنة 1980 م.

المقریزی: [الخطلط] طبعة دار التحریر - القاهرة.

النوری: [نهایة الأرب] طبعة القاهرة.

ونسٹک (أ.ي) وآخرين: [المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوی الشریف] طبعة لیدن سنة 1936 م - 1969 م.

ثالثاً: دوريات:

[الجمهوریة] القاهرة - العدد الصادر في 20 فبراير سنة 1982 م.

# تقرير مفتى الجمهورية

## عن كتاب

### «الفرضية الفائبة»

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على من لانبي بعده . . .  
اطلعنا على صورة ضوئية لهذا الكتاب في أربع وخمسين صفحة:

وقد احتوى في جملته على تفسيرات لبعض النصوص الشرعية من القرآن والسنة وعني بالفرضية الفائبة: الجهاد، داعياً إلى: إقامة الدولة الإسلامية، وإلى الحكم بما أنزل الله، مدعياً أن حكام المسلمين اليوم في رُدّة، وأنهم أشبه بالثمار، يحرم التعامل معهم، أو معاونتهم، ويجب الفرار من الخدمة في الجيش؛ لأن الدولة كافرة ولا سبيل للخلاص منها إلا بالجهاد وبالقتال كأمر الله في القرآن، وأن أمّة الإسلام تختلف في هذا عن غيرها في أمر القتال وفي الخروج على الحاكم، وأن القتال فرض على كل مسلم، وأن هناك مراتب للجهاد، وليس مراحل للجهاد، وأن العلم ليس هو كل شيء، فلا ينبغي الانشغال بطلب العلم عن jihad والقتال، فقد كان المجاهدون في عصر النبي ﷺ ومن بعده وفي عصور التابعين، وحتى عصور قريبة، ليسوا علماء، وفتح الله عليهم الأمصار، ولم يحتجوا بطلب العلم، أو بمعرفة علم الحديث وأصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى جعل على أيديهم نصراً للإسلام، لم يقم به علماء الأزهر، يوم أن دخله نابليون وجنوده بالتعال فماذا فعلوا بعلمهم أمام تلك المهزلة؟؟؟

وآية السيف نسخت من القرآن مائة آية وأربعين آية .  
وهكذا سار الكتاب في فقراته كلها داعياً إلى القتال والقتل .

وفيما يلي الحكم الصحيح مع النصوص الدالة عليه من القرآن ومن السنة في أهم ما أثير في هذا الكتب:

### تمهيد:

أ- القرآن نزل بلسان عربي مبين على رسول عربي، لا يعرف غير لغة العرب.  
ففي القرآن الكريم قول الله سبحانه: «إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ»<sup>(1)</sup> وقوله تعالى: «وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ حَمْنًا عَرَبِيًّا...»<sup>(2)</sup>.

فوجب أن ترجع إلى لغة العرب وأصولها لمعرفة معاني هذا القرآن، واستعمالاته في الحقيقة والمجاز وغيرهما وفقاً لأساليب العرب، لأنه جاء معجزاً في عبارته، متحدياً لهم أن يأتوا بمنته أو بسورة أو بآية.

ولاشك أنه نزل على رسول عربي: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسْانٍ قَوْمَهُ لِتَبَيَّنَ لَهُمْ»<sup>(3)</sup>.

### ب- الإيمان وحقيقةه:

الإيمان في لغة العرب هو التصديق مطلقاً. ومن هذا القبيل قول الله سبحانه حكاية عن إخوة يوسف عليه السلام: «وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَّا...»<sup>(4)</sup> أي ما أنت بمصدق لنا فيما حدثناك به عن يوسف والذنب. وقول النبي ﷺ في تعريف الإيمان «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر. والقدر خيره وشره». ومعناه التصديق القلبي بكل ذلك، وبغيره مما وجوب الإيمان به.

والإيمان في الشرع: هو التصديق بالله وبرسله وبكتبه وملائكته وبال يوم الآخر وبالقضاء والقدر. «أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رِبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ أَمَنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرَسُولِهِ لَا نَفَرَّ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رَسُولٍ...»<sup>(5)</sup> وهكذا تواتت آيات الله في كتابه ببيان ما يلزم الإيمان به.

والإيمان بهذا تصدق قلبي بما وجوب الإيمان به، وهو عقيدة تملأ النفس بمعرفة الله وطاعته في دينه ويؤيد هذا دعاء الرسول ﷺ: «اللَّهُمَّ ثِبْتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ» وقوله لأسامة وقد قتل من قال: لا إله إلا الله: «هَلْ شَقَقْتْ قَلْبَهُ».

(1) من الآية 2 سورة يوسف.

(2) من الآية 37 سورة الرعد.

(3) من الآية 4 سورة إبراهيم.

(4) من الآية 17 سورة يوسف.

(5) من الآية 285 سورة البقرة.

وإذا ثبت أن الإيمان عمل القلب، وجب أن يكون عبارة عن التصديق الذي من ضرورته المعرفة، ذلك لأن الله إنما يخاطب العرب بلغتهم، ليفهموا ما هو المقصود بالخطاب، فلو كان لفظ الإيمان في الشرع مُغيراً عن وضع اللغة، لبين ذلك رسول الله ص كما بين أن معنى الزكاة والصلوة غير ما هو معروف في أصل اللغة، بل كان بيان معنى الإيمان - إذا غير اللغة - أولى.

#### ج- الإسلام وحقيقة:

الإسلام: يقال في اللغة أسلم: دخل في دين الإسلام، وفي الشرع كما جاء في الحديث الشريف: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله. وإقام الصلاة وإيتاء الزكوة، وحج البيت، وصوم رمضان».

وبهذا يظهر أن الإسلام هو العمل، بالقيام بغير اتضاع الله من النطق بالشهادتين وأداء القروض والانتهاء عما حرم الله، سبحانه، ورسوله، فالإيمان تصديق قلبي، فمن أنكر وجد شيئاً مما وجب الإيمان به كافر.

قال الله تعالى: «وَمَنْ يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكِتَابِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا» (١).

أما الإسلام فهو العمل والقول، عمل الجوارح ونطق باللسان، وبدل على المغایرة بينهما قول الله سبحانه: «قَالَتِ الْأَعْزَابُ أَمْنًا قَلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكُنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَذْخُلُ الْإِيمَانَ فِي قُلُوبِكُمْ» (٢) والحديث الشريف في حوار جبريل عليه السلام مع رسول الله ص عن الإيمان والإسلام يوضح مدلول كل منهما شرعاً على ما سبق التنويه عنه في تعريف كل منهما (٣) وهما مع هذا متلازمان؛ لأن الإسلام مظهر الإيمان.

#### د- متى يكون الإنسان مسلماً؟

حدد هذا رسول الله ص في قوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي، وبما جنت به، فإذا فعلوا ذلك، عصموا مني دماءهم وأموالهم، إلا بحقها، وحسابهم على الله» رواه البخاري.

(١) من الآية 136 سورة النساء.

(٢) من الآية 14 سورة الحجرات.

(٣) حديث جبريل عن الإيمان والإحسان رواه الترمذى ج 10 ص 77 و 78 بشرح القاضى ابن العربي.

وفي قوله: «يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزين شعيرة، ثم يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن بُرْةً، ثم يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرَّةً» رواه البخاري.

هذا هو المسلم، فمتى يخرج عن إسلامه، وهل ارتكاب معصية أمر محرم، أو ترك فرض من الفروض ينزع عنه وصف الإسلام وحققه؟

قال الله سبحانه: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ»<sup>(1)</sup>.

وفي حديث طويل لرسول الله ﷺ قال: «ذَلِكَ جَبْرِيلُ أَتَانِي فَقَالَ: مَنْ ماتَ مِنْ أَمْلَكَ لَا يُشْرِكَ بِاللَّهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ، قَلَّتْ وَإِنْ زَنَ، وَإِنْ سَرَقَ قَالَ: وَإِنْ زَنَ وَإِنْ سَرَقَ...» رواه البخاري.

هذه النصوص من القرآن والسنة تهدينا صراحة إلى أنه: وإن كانت الأعمال مصدقة للإيمان ومظهراً عملياً له، لكن المسلم إذا ارتكب ذنباً من الذنوب، بأن خالق نصاناً في كتاب الله، أو في سنة رسوله ﷺ، لا يخرج بذلك عن الإسلام، ما دام يعتقد صدق هذا النص ويومن بلزم الامتثال له، وفقط يكون عاصياً وأثماً لمخالفته في الفعل أو الترك.

بل إن الخبر الصادق عن رسول الله ﷺ دال على أن الإيمان بالمعنى السابق منذ من النار فقد روى أنس رضي الله عنه قال: كان غلام يهودي يخدم النبي ﷺ، فمرض: فأتاه النبي ﷺ يعوده (يعني يزوره وهو مريض) فقعد عند رأسه، فقال له: أسلم. فنظر الغلام إلى أبيه وهو عنده. فقال له أبوه: أطع أبي القاسم، فأسلم. فخرج النبي ﷺ وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار» رواه البخاري وأبو داود.

هـ - ما هو الكفر:

في اللغة كفر الشيء ستره أي غطاء - الكفر شرعاً: أن يجحد الإنسان شيئاً مما أحب الله الإيمان به، بعد إبلاغه إليه، وقيام الحجة عليه، وهو على أربعة أنواع: كفر إنكار، بأن لا يعرف الله أصلاً، ولا يعترف به، وكفر جحود، وكفر معاندة، وكفر نفاق، ومن لقى الله بأي شيء من هذا الكفر لم يغفر له، «وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ» وقد شاع الكفر في مقابلة الإيمان؛ لأن الكفر فيه ستر الحق، بمعنى إخفاء وطمس معالمه، ويأتي هذا اللفظ بمعنى كفر النعمة، وهو بهذا ضد الشكر.

(1) من الآية 116 سورة النساء.

وأعظم الكفر جحود وحدانية الله، باتخاذ شريك له، وجحد نبوة رسول الله محمد ﷺ وشرعيته. والكافر متعارف بوجه عام فيمن يجحد كل ذلك.

وإذا كان ذلك هو معنى الإيمان والإسلام والكفر، مستناداً من نصوص القرآن والسنة كان المسلم الذي ارتكب ذنبـاً، وهو يعلم أنه مذنبـاً، عاصيـاً لله سبحانه وتعالـى معرضاً نفسه لغضبهـ وعقابـهـ، لكنه لم يخرج بما ارتكـبـ عن رقبـةـ الإيمـانـ وحـقـيقـتـهـ، ولم يـزـلـ عـنـ وـصـفـ الإـسـلـامـ وـحـقـيقـتـهـ وـحـقـوقـهـ. وأـيـاـ كانتـ هـذـهـ الذـنـوبـ الـتـيـ يـقـرـفـيـاـ الـمـسـلـمـ خـطـأـ وـخـطـيـئـةـ، كـبـاـرـ أوـ صـغـاـرـ لـاـ يـخـرـجـ بـهـاـ عـنـ الإـسـلـامـ وـلـاـ مـنـ عـدـادـ الـمـؤـمـنـينـ، ذـلـكـ مـصـدـاقـهـ قـوـلـ اللهـ سـبـحـانـهـ: **«إـنـ اللـهـ لـاـ يـغـفـرـ أـنـ يـشـرـكـ بـهـ وـيـغـفـرـ مـاـ دـوـنـ ذـلـكـ لـمـ يـشـاءـ»**<sup>(1)</sup> وـقـوـلـ رـسـوـلـ اللهـ سـبـحـانـهـ فـيـمـاـ رـوـاـهـ عـبـادـ بـنـ الصـامـتـ قـالـ: **«أـخـذـ عـلـيـاـ رـسـوـلـ اللهـ سـبـحـانـهـ الـبـيـعـةـ: أـلـاـ تـشـرـكـ بـالـلـهـ شـيـئـاـ وـلـاـ تـسـرـقـ وـلـاـ تـنـزـنـ وـلـاـ تـقـتـلـ أـلـاـ دـنـاـ وـلـاـ يـهـتـ بـعـضـاـ.** أـيـ لـاـ يـرـمـيـ أـحـدـنـاـ الـآـخـرـ بـالـكـذـبـ وـالـبـهـانـ. فـعـنـ وـقـيـ مـنـكـ فـأـجـرـهـ عـلـىـ اللـهـ، وـمـنـ أـنـيـ مـنـكـ حـدـأـ فـأـقـيمـ عـلـيـهـ فـهـوـ كـفـارـهـ لـهـ، وـمـنـ سـتـرـ اللـهـ عـلـيـهـ، فـأـمـرـهـ إـلـىـ اللـهـ، إـنـ شـاءـ عـذـبـهـ وـإـنـ شـاءـ غـفـرـ لـهـ»<sup>(2)</sup> وـبـهـذـاـ يـكـوـنـ تـفـسـيرـ خـلـودـ الـعـصـاـةـ فـيـ نـارـ جـهـنـمـ الـوـارـدـ فـيـ بـعـضـ آـيـاتـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ مـثـلـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: **«وـمـنـ يـغـصـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ وـيـعـدـ خـدـوـهـ يـذـخـلـهـ نـارـ خـالـدـاـ فـيـهـ وـلـهـ عـذـابـ مـهـيـنـ»**<sup>(3)</sup> يـمـكـنـ تـفـسـيرـ هـذـاـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ بـالـخـلـودـ الـأـبـدـ الـمـوـيـدـ إـذـاـ كـانـ الـعـصـيـانـ بـالـكـفـرـ أـمـاـ إـذـاـ كـانـ الـعـصـيـانـ بـاـرـتـكـابـ ذـنـبـ، كـبـيرـاـ وـصـغـيـرـةـ، خـطـأـ وـخـطـيـئـةـ، دـوـنـ إـخـلـالـ بـالـتـصـدـيقـ وـالـإـيمـانـ كـانـ الـخـلـودـ: الـبـقـاءـ فـيـ النـارـ مـدـةـ مـاـ، حـسـبـ مـشـيـةـ اللـهـ وـقـضـائـهـ، يـدـلـ عـلـىـ هـذـاـ أـنـ اللـهـ سـبـحـانـهـ ذـكـرـ فـيـ سـوـرـةـ الـفـرـقـانـ عـدـدـاـ مـنـ كـبـاـرـ الـأـوـزـارـ ثـمـ أـتـيـعـهـ بـقـوـلـهـ سـبـحـانـهـ: **«إـلـاـ مـنـ تـابـ وـأـمـنـ وـعـمـلـ صـالـخـاـ فـأـوـلـكـ يـبـدـلـ اللـهـ سـيـئـاتـهـ حـسـنـاتـ وـكـانـ اللـهـ غـفـرـاـ رـحـيـماـ»**<sup>(4)</sup> وـمـنـ تـابـ وـعـمـلـ صـالـخـاـ فـإـنـهـ يـتـوـبـ إـلـىـ اللـهـ مـتـابـاـ.

وـهـذـاـ لـاـ يـعـنـيـ الـإـسـتـهـانـةـ بـأـوـامـرـ اللـهـ طـمـعـاـ فـيـ مـغـفـرـتـهـ، أـوـ اـسـتـهـارـاـ بـأـوـامـرـهـ وـنـوـاهـهـ **قـيـنـ اللـهـ أـغـيـرـ عـلـىـ حـرـمـاتـهـ وـأـوـامـرـهـ مـنـ الـرـجـلـ عـلـىـ أـهـلـهـ وـعـرـضـهـ كـمـاـ جـاءـ فـيـ الـأـحـادـيـثـ** الشـرـيقـةـ. ذـلـكـ هـوـ الـكـفـرـ، وـتـلـكـ هـيـ الـمـعـصـيـةـ، وـمـنـهـاـ تـحـدـدـ الـكـافـرـ، وـالـعـاصـيـ وـالـفـاسـقـ، وـأـنـ هـذـيـنـ غـيـرـ ذـاكـ فـيـ الـحـالـ وـفـيـ الـمـالـ.

(1) من الآية 116 سورة النساء.

(2) السطحي لابن حزم ج 11 ومتناه رواه مسلم.

(3) الآية 14 سورة النساء.

(4) الآيات 70 و71 سورة الفرقان.

و: هل يجوز تكبير المسلم بذنب ارتكبه؟ أو تكبير المؤمن الذي استقر الإيمان في قلبه؟  
ومن له الحكم بذلك إن كان له وجه شرعي؟

قال الله سبحانه: **﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَنْقَلَ إِلَيْكُمُ الْسَّلَامَ لَسْتُ مُؤْمِنًا تَبَغُونَ عَرْضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمٌ كَثِيرٌ﴾**<sup>(1)</sup>

وفي حديث رسول الله ﷺ: «ثلاث من أصل الإيمان: وعد منها: الكف عنم قال لا إله إلا الله، لانكفره بذنب، ولا تخرجه من الإسلام بعمل»<sup>(2)</sup>. قوله: «لا يرمي رجل بالفسق، أو يرميه بالكفر، إلا ارتدت عليه، إن لم يكن صاحبه كذلك»<sup>(3)</sup>.

من هذه النصوص ترى أنه لا يحل تكبير مسلم بذنب اقترفه، سواء كان الذنب ترك واجب مفروض أم فعل محرم منهي عنه، وأن من يكفر مسلماً أو يصفه بالفسق، يرتد عليه هذا الوصف إن لم يكن صاحبه على ما وصف.

من له الحكم بالكفر أو بالفسق؟

قال الله تعالى: **﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوا إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾**<sup>(4)</sup>

وقال سبحانه: **﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّينِ وَلِيَتَذَرَّوْا فَوْهَمُهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ . . .﴾**<sup>(5)</sup> وقوله: **﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾**<sup>(6)</sup>

وفي حديث رسول الله ﷺ الذي رواه الزهري عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: يسع النبي ﷺ قوماً يتعارون في القرآن (يعني يتجادلون في بعض آياته) فقال: «إنما هلك من كان قبلكم بهذا، ضربوا كتاب الله ببعضه ببعض، وإنما نزل كتاب الله يصدق بعضه ببعض، ولا يكذب بعضه ببعض، فما علمتم منه، فقولوا، وما جهلتم منه، فكلوه إلى عالمه»<sup>(7)</sup>.

هذا هو القرآن وهذه هي السنة، كلها يأمر بأن النزاع في أمر من أمور الدين يحب أن يرد إلى الله وإلى رسوله، أي إلى كتاب الله وإلى سنة رسوله، وأن من يتولى الفصل

(1) من الآية 94 سورة النساء.

(2) رواه أبو داود.

(3) رواه الإمام أحمد في مسنده ج 18.

(4) من الآية 59 من سورة النساء.

(5) من الآية 122 سورة المزمل.

(6) من الآية 43 من سورة النحل، والأية 7 من سورة الأنبياء.

(7) إعلام المؤمنين لابن القاسم ج 2 ص 126.

وبيان الحكم هم العلماء بالكتاب وبالسنة فليس لمسلم أن يحكم بالكفر أو بالفسق على مسلم ، وهو لا يعلم ما هو الكفر ، ولا ما يصير به المسلم مرتدًا كافرًا بالإسلام ، أو عاصيًا مفارقاً لأوامر الله.

إن الإسلام عقيدة وشريعة له علماؤه الذين تخصصوا في علومه تنفيذًا لأمر الله ورسوله ، فالتدبر لل المسلمين جميعاً ولكن الدين وبيان أحكامه وحالاته وحرامه لأهل الاختصاص به وهم العلماء ، قضاء من الله ورسوله .

وبعد هذا التمهيد ببيان هذه العناصر تتبع ذلك الكتيب على الوجه التالي: لنرى ما إذا كانت أفكاره في نطاق القرآن والسنة أو لا؟

### أولاً، الجهاد

جاء في ص 3 وما بعدها: إن الجهاد في سبيل الله بالرغم من أهميته الفضلى ، وخطورته العظمى على مستقبل هذا الدين قد أهمله علماء العصر ، وتجاهلوه ، بالرغم من علمهم بأنه السبيل الوحيد لعودة ورفع صرح الإسلام من جديد . ثم ساق الكتاب حديث: بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له وجعل رزقك تحت ظل رحمي . . إلخ الحديث .

وأن رسول الله ﷺ حاطب قريشاً فقال: «استمعوا يا معشر قريش أما الذي نفس محمد بيده لقد جئتم بالذبح» وبهذا رسم الطريق القويم الذي لا جدال فيه ، ولا مداهنة مع أئمة الكفر وقادة الضلال وهو في قلب مكة .

والحقيقة الإسلامية هي:

الجهاد في سبيل الله أمر جاء به القرآن وجرت به السنة لا يماري في هذا أحد ولكن ما هو الجهاد؟

في اللغة أصله المشقة، يقال جاهدت جهاداً، أي بلغت المشقة، وفي الشرع: جهاد في الحرب، وجهاد في السلم، فال الأول: هو مواجهة المشركين بشر وطه، والآخر هو جهاد النفس، والشيطان: في الحديث «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر، ألا وهو جهاد النفس» وللحديث رواية أخرى وليس من الأحاديث الموضعية، كما جاء في الكتيب فقد رواه البيهقي وخرجته العراقي على الإحياء<sup>(1)</sup>.

(1) الإحياء للغزالى، على هامش تحرير الأحاديث للحافظ العراقي في كتاب شرح عجائب الخلق.

فالجهاد ليس متحصراً لغة ولا شرعاً في القتال، بل إن مواجهة الكفار تقع باليد وبالمال وبالسان وبالقلب، وكل أولئك سبيله الدعوة إلى الله بالطريق الذي رسمه الله تعالى في القرآن واتبعه رسول الله ﷺ: (ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمُوَعِظَةِ الْخَيْرَةِ وَجَاهِلْهُمْ بِالْتِي هُنَّ أَخْسَنُ).<sup>(1)</sup>

هل الجهاد فرض عين على كل مسلم؟

قال أهل العلم بالدين وأحكامه إن الجهاد بالقتال كان فرضاً في عهد النبي ﷺ على من دعاه الرسول من المسلمين للخروج للقتال، وأما بعده - فهو فرض كفاية إذا دعت الحاجة.

ويكون فرض عين على كل مسلم ومسلمة في كل عهد وعصر إذا احتلت بلاد المسلمين، ويكون بالقتال وبالمال وبالسان وبالقلب لقوله ﷺ: «جاهدوا العشريkin بأموالكم وأيديكم وألسنتكم»<sup>(2)</sup> فجهاد النفس هو فرض عين على كل مسلم ومسلمة دائماً وفي كل وقت، وفي هذا أحاديث شريفة كثيرة منها قول الرسول عليه الصلاة والسلام: «المجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله عز وجل...»<sup>(3)</sup>.

حديث: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة...» هو حديث صحيح لكن ما مدلوله؟ وهل تؤخذ ألفاظه هكذا وحدها، دون النظر إلى الأحاديث الأخرى وإلى سير الدعوة منذ بدأ؟ إن ما قال به هذا الكتيب هو ما قال به المستشرقون؛ حيث عابوا على الإسلام: فقالوا: إنه انتشر بالسيف.

الآباء ما قالوا: هؤلاء وأولئك، فإن القرآن قد فصل في هذه القضية، وما كان رسول الله إلا مبلغاً ومنفذًا للوحي، ولا يصدر منه ما يناقض القرآن الذي يقول: «لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ»<sup>(4)</sup> ويقول «ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمُوَعِظَةِ الْخَيْرَةِ»<sup>(5)</sup> ويقول: «أَفَأَنْتَ نَكْرَةُ النَّاسِ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ»<sup>(6)</sup> ويقول: «وَقُلْ لِلَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ وَالآمِنِينَ أَسْلِمُوهُمْ

(1) من الآية 125 سورة التحل.

(2) رواه أحمد وأبي داود والتساني.

(3) ضمن حديث رواه الترمذى وقال حديث حسن صحيح.

(4) من الآية 256 سورة البقرة.

(5) من الآية 125 سورة التحل.

(6) من الآية 99 سورة قيومن.

فَإِنْ أَنْسَلْمُوا فَقَدْ اهْتَدُوا وَإِنْ تَوْلُوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ وَاللَّهُ يَصِيرُ بِالْعِبَادِ<sup>(1)</sup> وَيَقُولُ «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَخْبَيْتَ وَلَكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ»<sup>(2)</sup>. ذلك القرآن أصل الإسلام ، والسنة مفسرة له لا تختلف معه وحديث بعثت بالسيف مع هذه الآيات ، لا يؤخذ على ظاهره ، فقد جاء بياناً لوسيلة حماية الدعوة عند التعدي عليها ، أو التصدي للمسلمين ، وإلا فهل استعمل الرسول عليه السلام السيف لإكراه أحد على الإسلام؟ اللهم لا: وما كان له أن يخالف القرآن الذي نزل على قلبه.

وقوله الشريف «وَجَعَلَ رَزْقَهُ فِي ظَلِّ رَمْحِي» إشارة إلى آية الغنائم وقسمتها ، وأن له رزقاً في بيت مال المسلمين ، حتى لا يشغل عن الدعوة بكسب الرزق ، وكان هذا مبدأ في الإسلام ، فأصبح لولي أمر المسلمين مرتب في بيت مال المسلمين حتى ينفرغ لشئونهم وهذا هو ما فيه أصحاب رسول الله ، فإن أبا بكر رضي الله تعالى عنه ، بعد أن اختاره المسلمون خليفة توجه إلى السوق كعادته للتجارة فقبله عمر رضي الله عنه وقال له ماذا تصنع في السوق؟ قال: أعمل لرزقي ورزق عيالي فقال له: قد كفيناك ذاك ، أو قد كفاك الله ذلك مشيراً إلى هذه الآية ، فإن فيها قول الله «فَإِنَّ اللَّهَ خَمْسَةٌ»<sup>(3)</sup> فمرتب الخليفة من هذا الخمس .

هذا هو الحديث الذي يستهدي به الكتيب في حتمية القتال لنشر الإسلام فهو استدلال في غير موضعه ، وإيراد للنص في غير ما جاء فيه ولا يحتمله وإلا - على زعم هذا الكتيب - كان الحديث مناقضاً للقرآن ، وذلك ما لا يقول به مسلم .

أما ما نقله الكتاب من قول الرسول عليه السلام لقریش: «اسْتَمِعُوا يَا مُعْشَرَ قَرِيشٍ، أَمَا وَالَّذِي نَفَسَ اللَّهُ بِيَدِهِ، لَقَدْ جَنَّتُمْ بِالْذِبْعِ» فإن قصة هذا القول - كما جاءت في السيرة النبوية لابن هشام<sup>(4)</sup> .

قال ابن إسحاق: فحدثني يحيى بن عروة بن الزبير ، عن أبيه عروة بن الزبير عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال:

ما أكثر ما رأيت قريشاً أصابوا من رسول الله عليه السلام فيما كانوا يظهرون من عداوته؟ قال: حضرتهم ، وقد اجتمع أشرافهم يوماً في الحجر ، فذكروا رسول الله عليه السلام : فقالوا ما

(1) من الآية 20 سورة آل عمران .

(2) من الآية 56 سورة القصص .

(3) من الآية 41 سورة الأنفال .

(4) ج 1 ص 309 و من 310 طبعة ثالثة دار إحياء التراث العربي بيروت .

رأينا مثل ما صبرنا عليه من أمر هذا الرجل فقط: سفه أحلامنا، وشتم آباءنا وعاب ديننا، وفرق جماعتنا، وسب آهتنا، لقد صبرنا منه على أمر عظيم، أو كما قالوا، في بينما هم في ذلك: إذ طلع رسول الله ﷺ، فأقبل يمشي حتى استلم الركين، ثم مر بهم طانفاً بالبيت، فلما مر بهم غمزوه ببعض القول. قال: فعرفت ذلك في وجه رسول الله ﷺ، ثم مر بهم الثالثة فغمزوه بمنتها، فوقف ثم قال: «أتسمعون يا معاشر قريش، أما والذى نفسي بيده، لقد جنكم بالذبح» ثم استطردت الرواية إلى ما كان بين الرسول ﷺ وهو لاء الذين غمزوه بالقول ثلثاً وهو يطوف حول البيت في ذات اليوم، واليوم التالي.

فما معنى هذه العبارة الأخيرة في قول الرسول حسبيما جاء في هذه القصة: «لقد جنكم بالذبح»؟

نعود إلى اللغة نجدها تقول: ذبحت الحيوان ذبحاً قطعت العروق المعروفة في موضع الذبح بالسكين. والذبح الها لاك، وهو مجاز، فإنه من أسرع أسبابه، وبه فسر حديث ولاية القضاء «فكانما ذبح بغير سكين» ويطلق الذبح للذكية، وفي الحديث «كل شيء في البحر مذبوج» أي ذكي لا يحتاج إلى الذبح، ويستعار الذبح للإحلال، أي لجعل الشيء المحرم حلالاً وفي هذا حديث أبي الدرداء رضي الله عنه (ذبح الخمر، الملح والشمس...) أي أن وضع الملح في الخمر مع وضعها في الشمس يذبحها أي يحولها خللاً فتصبح حلالاً<sup>(1)</sup> فائي معنى لغوى للفظ الذبح في هذه القصة يعتقد به؟ لا يجوز أن يكون المراد المعنى الأصلي للذبح وهو قطع العنق من الموضع؛ لأن الله أبلغ الرسول في القرآن: «لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ»<sup>(2)</sup>.. «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مِنْ أَخْيَّبَتِكَ»<sup>(3)</sup> «وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا خُرُونَ فَإِنَّ تَوْلِيْتُمْ فَأَغْلُبُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ»<sup>(4)</sup> «وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوْلِيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ»<sup>(5)</sup> «فَإِنْ تَوْلَوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكُمُ الْبَلَاغُ الْمُبِينُ»<sup>(6)</sup> وهو لم يفعل ذلك. يعني لم يذبح أحداً لا في مكة ولا في غيرها ولم يكره أحداً من أتباعه، فيستبعد المعنى الأصلي لمعارضته للقرآن.

(1) تاج العروس في مادة: ذ. ب. ح.

(2) من الآية 256 سورة التغيرة.

(3) من الآية 56 سورة العنكبوت.

(4) من الآية 92 سورة العنكبوت.

(5) الآية 12 من سورة النجاشي.

(6) من الآية 82 سورة النحل.

وإذا يكون المعنى المجازي هو المراد بهذا التهديد، فإنهم قد غمزوه وعابوه وشتموه وهو يطوف بالبيت، فهددهم بالهلاك، بأن يدعوا الله عليهم كما فعل السابقون من الأنبياء، أو بالتطهير مما هم فيه من الشرك يعني أنه جاءهم بالدين الصحيح الذي ينطهرون باتباعه، وهذا المعنى الأخير هو المتفق مع ما أثر عنه عليه السلام أنه كان يدعوا لقومه بالهداية إلى الإسلام. وبهذا البيان من واقع القرآن والسنة ومن لغة العرب التي نزل بها القرآن يظهر بوجه قاطع أن الرسول عليه السلام لم يهدد قومه بالذريعة الذي قصده هذا الكتاب وصرف القصة إليه وهو القتل، فالرسول إنما كان يهدد بما يملك إنزاله بهم، لا بما يفوق قدرته الذاتية، فقد كان ومن تبعه قلة لا يستطيعون ذبح مخالف لهم، وهو لم يفعل حتى بعد أن هاجر وصارت له عدة وعدد من المؤمنين: بل إن تفسير الذبح في هذا التهديد بالمعنى المبادر لهذا اللفظ يتعارض مع ما عرف عن رسول الله عليه السلام من خلق وحكمة ورحمة بالناس وقد أكد القرآن كل هذه الصفات لرسول الله عليه السلام، قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ»<sup>(1)</sup> وقال سبحانه «فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لَنَتَ لَّهُمْ وَلَنَفَرْ كُنْتَ فَظَلَّلَتِ الْقُلُوبُ لَا تَنْفَضُوا مِنْ حُوْلِكُمْ»<sup>(2)</sup> وقال: «وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ»<sup>(3)</sup>.

#### ثانياً: الحكم بما أنزل الله:

في القرآن الكريم قول الله سبحانه: «فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِيَتَهُمْ»<sup>(4)</sup> وقوله «وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا»<sup>(5)</sup>. وقوله «وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ عَلَيْكَ فَاتَّبِعْهُ وَأَنْقُوا لِعْلَكُمْ تَرَحَّمُونَ»<sup>(6)</sup> وقوله «وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ»<sup>(7)</sup>.

وفي الحديث الشريف الذي رواه مالك في الموطأ. «تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكت بهما: كتاب الله وسنة رسوله».

(1) الآية 107 سورة الأنبياء.

(2) من الآية 159 سورة آل عمران.

(3) الآية 4 سورة القمر.

(4) من الآية 65 سورة النساء.

(5) الآية 82 سورة الإسراء.

(6) الآية 155 سورة الأنعام.

(7) من الآية 89 سورة النحل.

فالقرآن الكريم والسنّة النبوية الشريفة هما المرجع في التشريع الإسلامي فقد اشتملا على العقائد والعبادات والمعاملات، وعلى أحكام وحكم وعلوم وفضائل وأداب، وأنباء عن اليوم الآخر وغير هذا مما يلزم الإنسان في حياته وفي آخرته.

وقد أمر القرآن بالأخذ به، وبما جاء به رسول الله أى سنته، وذلك قول الله سبحانه **«وَمَا أَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا...»**<sup>(1)</sup> وقوله **«مَنْ يَطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ»**<sup>(2)</sup> وقوله **«فَلَيَخُذِّرُ الَّذِينَ يَخْالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصَبِّهِمْ فِتْنَةً أَوْ يُصَبِّهِمْ عَذَابًا أَلِيمًا»**<sup>(3)</sup> وقوله **«إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ»**<sup>(4)</sup> وقوله **«وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ»**<sup>(5)</sup> وقوله **«وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ»**<sup>(6)</sup> وقوله **«وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ»**<sup>(7)</sup>.

ذهب الخوارج إلى أن مرتكب الكبيرة كافر محتاج بهذه الآيات الثلاث الأخيرة وهذا النظر منهم غير صحيح.

ذلك أثنا إذا رجعنا إلى قواعد اللغة ودلائل الحروف والأسماء نجد أن كلمة (من) الواردة في تلك الآيات من أسماء الموصول، وهذه الأسماء لم توضع - في اللغة - للعموم، بل هي للجنس، تحتمل العموم، وتحتمل الخصوص. قال أهل العلم باللغة والتفصير وعلى هذا يكون المراد والمعنى - (والله أعلم) أما من لم يحكم بشيء مما أنزل الله أصلًا، فأولئك، أي من ترك أحكام الله نهائياً وهجر شرعيه كله، هم الكافرون وهم الطالمون، وهم الفاسقون وذلك بدليل ما سبق من الأحاديث الدالة على أن مرتكب الكبيرة لا يخرج بها عن إيمانه وإسلامه وإنما يكون آثماً فقط. أو أن المراد في هذه الآيات بقول الله: **«بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ»** هو التوراة بقرينة ما قبله وهو قوله: **«إِنَّا أَنْزَلْنَا التُّورَةَ...»** وإذا أخذنا هذا المعنى كانت الآيات موجهة لليهود الذين كان كتابهم التوراة، فإذا لم يحكموا بها كانوا كافرين أو ظالمين أو فاسقين والمسلمون غير متبعدين بما اختص به غيرهم من

(1) من الآية 7 سورة الحشر.

(2) من الآية 80 سورة النساء.

(3) من الآية 63 سورة التور.

(4) الآية 51 سورة التور.

(5) من الآية 44 سورة المائد.

(6) من الآية 45 سورة المائد.

(7) من الآية 47 سورة المائد.

الأمم السابقة، فقد كانت - مثلاً - توبية أحدهم من ذنب تركه قتل نفسه «فَتُوبُوا إِلَيْنَا بِارْتِكَمْ فَأَفْتَوْتُمُ أَنفُسَكُمْ»<sup>(1)</sup> وحرم هذا في الإسلام «وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا...»<sup>(2)</sup> وشرع بديلاً لقتل النفس بالتوبية، وبالاستغفار وبالصدقات.

وبهذا البيان يكون مجرد ترك بعض أوامر الله أو مجرد فعل ما حرم الله مع التصديق بصحة هذه الأوامر وضرورة العمل بها، يكون هذا إثماً وفسقاً ولا يكون كفراً ما دام مجرد ترك أو فعل دون جحود أو استباحة.

وعلى ذلك يكون تكفير الحاكم لتركه بعض أحكام الله وحدوده دون تطبيق لا يستند إلى نص في القرآن أو في السنة، وإنما نصوصها تسبغ عليه إثم هذه المخالفة، ولا تخرجه بها عن الإسلام ولعل فيما قال رسول الله ﷺ وأوردها فيما سبق من قوله (ثلاث من أصل الإيمان: الكف عن كل لا إله إلا الله، لا تكفره بذنب، ولا تخرجه من الإسلام بعمل...) لعل في هذا الرد القاطع على دعوى تكفير المسلم الذي لم يجحد شيئاً من أصول الإسلام وشرعيته.

### ثالثاً: بلادنا دار إسلام:

جاء في ص 7 أن أحكام الكفر تعلو بلادنا وإن كان أكثر أهلها «مسلمون»! وهذا قول مناقض للواقع، فهذه الصلاة تؤدي، وهذه المساجد مفتوحة وتبني، وهذه الزكاة يؤديها المسلمون، ويحجون بيت الله وحكم الإسلام ماض في الدولة، إلا في بعض الأمور كالحدود والتعامل بالربا وغير هذا مما شملته القوانين الوضعية.

وهذا لا يخرج الأمة والدولة عن أنها مسلمة وشعب مسلم لأننا - حاكماً ومحكومين - نؤمن بتحريم الربا والزنا والسرقة وغير هذا ونعتقد صادقين أن حكم الله خير وهو أحق بالاتباع، فلم نعتقد حل الربا وإن تعاملنا به ولم نعتقد حل الزنا والسرقة وغير هذا من الكبائر وإن وقع كل ذلك بيننا، بل كلنا - محكومين وحاكمين - نتبع حكم الله وشرعه ونعمل به في حدود استطاعتنا، والله يقول «فَأَنْتُمُ الَّذِينَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ»<sup>(3)</sup> وعقيدتنا فيما أمر الله بقدر ما وهبنا من قوة.

(1) من الآية 54 سورة البقرة.

(2) من الآية 29 سورة النساء.

(3) من الآية 16 سورة التغابن.

رأيُّا: ما السُّبُّيلُ إِلَى تَطْبِيقِ أَحْكَامِ اللَّهِ غَيْرَ المُنْفَذَةِ؟

وَهُلْ يَبِحُّ هَذَا قَتْلُ الْحَاكِمِ وَالْخُرُوجُ عَلَيْهِ؟

نُسُوقُ لِرَسْمِ الْطَّرِيقِ وَالْجَوَابُ عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ الَّذِي رَوَاهُ الْإِمَامُ مُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ  
عَنْ عُوْفِ بْنِ مَالِكٍ: قَالَ:

سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: خَيَارُ أَنْتُكُمُ الَّذِينَ تَحْبُّونَهُمْ وَيَحْبُّونَكُمْ، وَتَصْلُونَ  
عَلَيْهِمْ<sup>(1)</sup>، وَيَصْلُونَ عَلَيْكُمْ، وَشَرَارُ أَنْتُكُمُ الَّذِينَ تَغْضُبُونَهُمْ وَيَغْضُبُونَكُمْ، وَتَلْعَنُونَهُمْ  
وَيَلْعَنُونَكُمْ. قَالَ: قَلَّا يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَفَلَا نَنَابِذُهُمْ؟ (أَيْ نَقَاتِلُهُمْ) قَالَ: لَا، مَا أَقَامُوا فِيْكُمُ الصَّلَاةَ.  
لَا، مَا أَقَامُوا فِيْكُمُ الصَّلَاةَ، تَصْلُونَ عَلَيْهِمْ (يَعْنِي تَدْعُونَ لَهُمْ).

وَمِثْلُهُ الْحَدِيثُ الَّذِي رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو يَعْلَى قَالَ (يَكُونُ عَلَيْكُمْ أَمْرَاءُ تَطْمَنُ إِلَيْهِمُ الْقُلُوبُ  
وَتَلِينُ لَهُمُ الْجَلُودُ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَيْكُمْ أَمْرَاءُ تَشْمَئِزُ مِنْهُمُ الْقُلُوبُ، وَتَقْسُرُ مِنْهُمُ الْجَلُودُ، فَقَالَ  
رَجُلٌ: أَنْقَاتُهُمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لَا، مَا أَقَامُوا فِيْكُمُ الصَّلَاةَ).

وَرَوَى الْإِمَامُ مُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ هَذِهِ بَنْتِ أَبِي حُنْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا عَنِ  
النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنَّهُ يَسْتَعْلَمُ عَلَيْكُمْ أَمْرَاءُ، فَتَعْرُفُونَ وَتَتَكَرُّونَ، فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ بَرِئَ، وَمَنْ  
أَنْكَرَ فَقَدْ سَلَمَ، وَلَكُنْ مِنْ رَضِيَ وَتَابَعَ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلَا نَقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: لَا، مَا أَقَامُوا  
فِيْكُمُ الصَّلَاةَ».

وَمَعْنَاهُ أَنَّ مَنْ كَرِهَ بِقَلْبِهِ، وَلَمْ يُسْتَطِعْ إِنْكَارًا بِيَدِهِ، وَلَا لِسَانٍ، فَقَدْ بَرِئَ مِنَ الْإِثْمِ،  
وَأَدَى وَظِيفَتِهِ، وَمَنْ أَنْكَرَ بِحَسْبِ طَاقَتِهِ فَقَدْ سَلَمَ مِنْ هَذِهِ الْمُعْصِيَةِ، وَمَنْ رَضِيَ بِفَعْلِهِ  
وَتَابَعَهُمْ فَهُوَ الْعَاصِي.

بِهَذِهِ الْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ وَغَيْرِهَا نَهْدِي إِلَى أَنَّ الْإِسْلَامَ لَا يَبِحُّ الْخُرُوجَ عَلَى  
الْحَاكِمِ الْمُسْلِمِ وَقَتْلَهُ مَا دَامَ مَقِيمًا عَلَى الْإِسْلَامِ وَيَعْمَلُ بِهِ، حَتَّى وَلَوْ بِإِقَامَةِ الْصَّلَاةِ فَقَطْ،  
وَأَنَّ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ إِذَا خَالَفُوا الْحَاكِمَ الْإِسْلَامَ أَنْ يَتَوَلَّوْهُ بِالنَّصْحِ وَالْدُّعَوَةِ السَّلِيمَةِ الْمُسْتَقِيمَةِ  
كَمَا فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيحِ: «الَّذِينَ تَنْصِيْحُهُمْ. قَلَّا مَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لِلَّهِ وَرَسُولِهِ  
وَلَا تَمَّةَ الْمُسْلِمِيْنَ وَعَامِتُهُمْ»<sup>(2)</sup> فَإِذَا لَمْ يَقُمْ الْحَاكِمُ حَدُودَ اللَّهِ وَيَنْفَذْ شَرْعَهُ تَعَامِلًا، فَلَيْسَ لَهُ  
طَاعَةٌ فِيْمَا أَمْرَى مِنْ مُعْصِيَةٍ أَوْ مُنْكَرٍ، وَمَعْنَاهُ هَذَا أَنَّ الْحُكْمَ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ، لَا يَقْتَصِرُ عَلَى

(1) تَصْلُونَ أَيْ تَدْعُونَ لَهُمْ وَيَدْعُونَ لَكُمْ؛ لِأَنَّ الْصَّلَاةَ فِي الْلُّغَةِ الدُّعَاءِ.

(2) رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ ج 8 ص 113.

الحاكم في دولته، بل يشمل كل أفراد المسلمين رجالاً ونساءً، عليهم الالتزام بأمر الله فيما افترض من طاعات، والانتهاء عما نهى من منكرات.

ذلك أخذًا بمجموع نصوص القرآن والسنّة، وإلا فإن هذا الاتجاه والفكر الذي ساقه هذا الكتاب من باب من يقرأ قوله: **«فَوَيْلٌ لِلْفَحَّالِينَ»**<sup>(1)</sup> ويسكت ولا يتبعها بقوله: **«الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ»**<sup>(2)</sup> ومن يقرأ قوله: **«يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرُبُوا الصَّلَاةَ»**<sup>(3)</sup> ويسكت ولا يتبعها بقوله سبحانه: **«وَأَنْتُمْ سَكَارَىٰ»**<sup>(4)</sup> بل إن هذا الفكر من يؤمن ببعض الكتاب ويكره ببعض، فيقول في دين الله بغير علم، وذلك إنّمّا عظيم حمله كل من يتبّع هذا الفكر، وعلى المجتمع مقاومته، ونبذه، وعلى الدولة الوقف ضده. والسبيل المستقيم مع أصول الإسلام في القرآن والسنّة أن نطالب جميعاً بتطبيق أحكام الله دون نقصان، بالأسوة الحسنة، والحجّة الواضحة لا بالقتل والقتال، ونکفّر المسلمين، وإهار حرماهم، هكذا أوضح رسول الله **ﷺ** **«لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَنْوَةً حَسَنَةً . . .»**<sup>(5)</sup> وهكذا يجب أن تكون دعوتنا إلى الله وإلى تطبيق شرع الله، وتعزيز العمل به في السلوك والحكم.

#### خامساً: آية السيف، (ص 27 - 29):

وقد عني الكتّاب المعروض بقول الله سبحانه في سورة التوبّة **«فَإِذَا أَنْسَخَ الْأَشْهَرُ الْحَرَمَ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِينَتْ وَجْهُهُمْ وَخُدُوْهُمْ وَأَخْضُرُهُمْ وَأَفْغَدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصِدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ فَخُلُّوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ»**<sup>(6)</sup>. ونقل الكتاب أن هذه الآية نسخت مائة وأربع عشرة آية في قمان وأربعين سورة، فهي ناسخة لكل آية في القرآن فيها ذكر الإعراض والصبر على أذى الأعداء.

هذه الآية الكريمة، كما هو منطوقها، واردة في مشركي العرب الذين لا عهد لهم حيث نبذت عهودهم، وضرب الله لهم موعد الأربعاء الأشهر الحرم، وقد فرق القرآن

(1) الآية 4 سورة الماعون.

(2) الآية 5 سورة الماعون.

(3) من الآية 43 سورة النساء.

(4) من الآية 43 سورة النساء.

(5) من الآية 21 سورة الأحزاب.

(6) الآية 5 سورة التوبّة.

في المعاملة بين مشركي العرب، والمشركين وأهل الكتاب من الأمم الأخرى . والأمر بقتل مشركي العرب في هذه الآية وما قبلها مبني على كونهم اليادين يقتل المسلمين، والناكثين لعهودهم، كما جاء في آية فالية في ذات السورة . **﴿لَا تَنْقَاذُونَ قَوْمًا تَنْكَثُوا أَيْمَانَهُمْ وَهُمْ بِأَخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَعُوكُمْ أُولَئِنَّ مُنَذِّرِكُمْ﴾**<sup>(1)</sup>

ولقد أطلق بعض الناس أن آية السيف ناسخة لغيرها من الآيات حسبما ينفق هذا الكتيب، ولكن الصواب أنه لا نسخ، وأن كل آية واردة في موضعها، كما أن الأصل أن الإعمال مقدم على الإهمال .

بل إن آية السيف جاء في آخرها ما يوقف حكم أولها: **﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْوَا الزَّكَاةَ فَخُلُوا سَبِيلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾**<sup>(2)</sup> فمن آمن وأسلم، تابا بذلك عن الشرك ، والتزم أحكام الصلاة وآتى الزكاة، امتنع قتالهم وقتلهم .

فالآية موجهة إلى المشركين الكافرين بأصول الدين ، وغير موجهة في الأمر بقتل المسلمين؛ فالاستدلال بها على أنها أمرا بقتل المشركين وغيرهم في غير موضعه، بل ينافي فظها. وفي صدد المشركين أجاز القرآن التعاقد معهم، والوفاء بهذه المعاهدة في قوله تعالى: **﴿إِلَّا الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ عَنْ الْمَسْجِدِ الْعَرَامِ فَمَا اسْتَقَمُوا لَكُمْ فَاسْتَقِمُوا لَهُمْ﴾**<sup>(3)</sup> وقوله: **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَنُوا أَوْفَوْا بِالْعَهْدِ﴾**<sup>(4)</sup> . وقوله: **﴿وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ كَانَ مَسْنُولًا﴾**<sup>(5)</sup> .

فكيف إذا يقال: إن آية السيف ناسخة لأمثال هذه الآيات، التي نظمت التعاقد مع المشركين وغيرهم من أهل الكتاب ، وكيف يمدون حكمها إلى المسلم الذي ترك فرضا من الفرائض عن غير جحود أو فعل موبقة منها عنها تحريرا، والرسول صلوات الله عليه يقول: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم (لا بحقها) وقد فسر الرسول صلوات الله عليه هذا الحق بثلاث في قوله: (لا يحل دم امرئ مسلم، إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إيمان، أو زنى بعد احصان، أو قتل نفس بنفس) فكيف مع هذا يستباح قتل المسلم الذي يصلى ويذكره ويتلوا القرآن باسم آية السيف؟ فليقرأوا قول الله

(1) من الآية 13، سورة التوبة.

(2) من الآية 5، سورة التوبة.

(3) من الآية 7، سورة التوبة.

(4) من الآية الأولى من سورة المائدة.

(5) من الآية 34، سورة الإسراء.

سبحانه: «الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتأهم كثيرون مقتاً عند الله وعند الذين آمنوا كذلِك يطبع الله على كل قلب متكبِّر جبار»<sup>(1)</sup>.

#### سادساً: السلاجمة، والتتار:

هم أولئك الوثنيون الزاحفون من الشرق، أخضعوا واحتلوا بلاد ما وراء النهر وتقدمو إلى العراق، وظلوا يزحفون حتى وقعت في أيديهم أكثر الأراضي الإسلامية. ثم من بعدهم المغول التتار المتوجهون الوثنيون الذين سفكوا دماء المسلمين بالقدر الذي لم يفعله أحد من قبلهم ..

وقد وصف ابن الأثير فطائعهم، وجعلهم مساجد بخارى إصطبلات خيل، وتمزيقهم للقرآن الكريم، وهدم مساجد سمرقند وبخ فال (لقد بقيت عدة سنتين معرضةً عن ذكر هذه الحادثة، استعظاماً لها كارهاً لذكرها، فأنا أقدم إليها رجلاً، وأؤخر أخرى، فمن الذي يسهل عليه نعي الإسلام إلى المسلمين؟ ومن الذي يهون عليه ذكر ذلك ..؟ إلخ)<sup>(2)</sup>.

هؤلاء هم الذين حاربهم ابن تيمية وأفتي في شأنهم فتاويه التي ولع فيها هذا الكتيب، اختصاراً، وابتساراً، واستدلالاً بها في غير موضوعها.

أين هؤلاء من المسلمين في مصر وأولي الأمر المسلمين فيها، وهل هناك وجه للمقارنة بين أولئك الذين صنعوا بال المسلمين ما حملته كتب التاريخ في بطنها، وبين مصر، حكامها وشعبها، أو أن هناك وجهاً لتشبيه هؤلاء بأولئك ..؟.

هذا الكتيب إنما يروج ما قال به المستشرقون من انتشار الإسلام بالسيف، ووافع الإسلام، قرآن وسنة رسوله، وواقع تاريخه يقول لهم: «كَبَرَتْ كَلْمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبَاً»<sup>(3)</sup>.

#### سابعاً: فتاوى ابن تيمية التي نقل منها الكتيب:

تقدِّم القول بأنه لا وجه للمقارنة بين حكام المسلمين، وبين التتار، لكن هذا الكتيب قد أشار إلى فتوى لابن تيمية في المسألة 516 من فتاويه في باب الجهاد.

(1) الآية 35، سورة غافر.

(2) ابن الأثير، حوادث سنة 861هـ.

(3) من الآية الخامسة، سورة الكهف.

وبمطالعة هذه الفتوى نرى أنها قد أوضحت حال التتار، وأنهم - وإن نطق بعضهم بكلمة الإسلام - لم يقيموا فروضه حيث يقول: وقد شاهدنا عسكر القوم فرأينا جمهورهم لا يصلون، ولم نر في عسكرهم مؤذناً، ولا إماماً، وقد أخذوا من أموال المسلمين وذارياتهم وخربوا من ديارهم ما لا يطمه إلا الله، ولم يكن معهم في دولتهم إلا من كان شر الخلق، إما زنديقاً مذاقاً لا يعتقد دين الإسلام في الباطن، وإما من هو شر أهل البدع، كالرافضة والجهمية، والاتحادية، ونحوهم، إلى أن قال: وهم يقاتلون على ملك جنكسخان .. إلى أن قال: وهو ملك كافر مشرك من أعظم المشركين كفراً وفساداً وعدواً من جنس بختنصر وأمثاله، إن اعتقاد التتار كان في جنكسخان عظيماً، فإنهم يعتقدون أنه ابن الله .. إلخ.

هذه العبارات وأمثالها مما جاء في تسبيب الفتوى تفصح عن أن ابن تيمية قد وقف على واقع التتار وأنهم كفار غير مسلمين وإن نطقوا بكلمة الإسلام تضليلاً للمسلمين.

فما لهذا الكتيب قد ابتصر الفتوى؟. - إن واسع هذا الكتاب وأتباعه تصدق عليهم الآية: **﴿أَفَلَمْ يَرَوْا مِنْ بَيْنِ أَيْمَانِهِمْ فَمَا يَرَوْنَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ إِلَّا خَرَقَ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَرَدُونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾**<sup>(1)</sup>.  
أين هؤلاء التتار من جيش مصر الذي عبر وانتصر بنهاد الإسلام الله أكبر في شهر رمضان ورجاله صائمون، مصلون، يؤمنهم العلماء، وفي كل معسكر مسجد وإمام يذكرهم بالقرآن وبأحكام دين الله.

إن هذه الأقوال الجائرة التي جاءت في هذا الكتيب فاسدة مخالفة للكتاب والسنّة  
**﴿إِنَّمَا يَنْهَا مَا يَنْهَا مِنَ الْأَوْلَى﴾**<sup>(2)</sup>.

ثامناً، هذا الكتيب لا ينتمي للإسلام، وكل ما فيه أفكار سياسية،  
نرى هذا وأضحا في الكثير من عناوينه.

أ - الخلافة والبيعة على القتال: إن الشورى هي أساس الحكم في الإسلام، وبهذا أمر الله رسوله ﷺ في قوله: **«وَشَارِزُهُمْ فِي الْأَمْرِ»**<sup>(3)</sup> أي في الأمور التي تتعلق

(1) من الآية 85، سورة البقرة.

(2) من الآية 59، سورة التحل.

(3) من الآية 159، سورة آل عمران.

بالحياة والدولة، لا في شأن الوحي والتشريع، وما يأتي من عند الله. وقال سبحانه: **«وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ»**<sup>(1)</sup> وقال: **«لَنْتَ عَلَيْهِمْ بِمَسْنَطِرٍ»**<sup>(2)</sup> وقال: **«وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَارٍ»**<sup>(3)</sup>.

والحاكم في الإسلام وكيل عن الأمة، لذلك كان من شأنها أن تختار الحكام وتعزلهم، وترافقهم في كل تصرفاتهم، ويجب أن يكون الحاكم المسلم عادلاً، قوياً في دينه ومقاومته لأهل البغي والعدوان.

ويتفق أهل العلم بالإسلام وأحكامه على أن ( الخليفة المسلمين ) هو مجرد وكيل عن الأمة يخضع لسلطانها في جميع أموره، وهو مثل أي فرد فيها، فهو فرد عادي، لا امتياز له ولا منزلة إلا بقدر عمله وعده. فالإسلام أول من سن بذلك الآيات مبدأ: الأمة مصدر السلطات. والإجماع منعقد منذ عصر الصحابة على وجوب تعيين حاكم للمسلمين استناداً إلى أحاديث رسول الله ﷺ في هذا الموضوع.

ولم تحدد نصوص الإسلام طريقاً لاختيار الحاكم، ولن الأمر؛ لأن هذا مما يختلف باختلاف الأزمان والأماكن.

ومن ثم كان الاختيار بطريق الانتخاب المباشر أو بغيره من الطرق داخلة في نطاق الشورى في الإسلام.

وتسمية خليفة للمسلمين أمر تحكمه عوامل السياسة في الأمة الإسلامية على امتداد أطراها وأقطارها، وليس من الأمور التي تتغطرل من أجلها مصالح الناس، وإقامة الدين، بعد أن تفرق المسلمين إلى دول، ودوليات، لكن المهم أن يكون هناك الحاكم المسلم في كل دولة إسلامية، ليعقيم أمور الناس وأمور الدين، حتى إذا ما اجتمعت كلمة المسلمين كأمة، وصاروا في دولة ذات كيان سياسي واحد يعرف العصر وأساليبه، كما هم في واقع الدين أمة واحدة، مع اختلاف لغاتهم وأوطانهم، إذا اجتمعت الكلمة حق عليهم أن يكون لهم حاكم واحد.

وانتخاب الحاكم بالطرق المقررة في كل عصر، قائم مقام البيعة التي ترددت في كتب فقهاء الشريعة، فما البيعة إلا إدلاء بالرأي والتزام بالعهد، وقد كان المسلمين

(1) من الآية 38، سورة الشورى.

(2) الآية 22، سورة العاشية.

(3) من الآية 45، سورة ق.

يتابعون الرسول صلوات الله عليه على الوقوف معه، وحمايته مما يحمون منه أنفسهم ونساءهم وأولادهم، فهو عهد التزام منهم بحماية الرسول وحماية دعوته، فقد كان يستوثق منهم لدينه بهذه البيعة. والقتال في ذاته ليس هدفاً - كما نقدم - وكما يقضي القرآن والسنة، وإنما هو وسيلة لحماية الدين والبلاد، ولم يكن آنذاك تجنيد إجباري وجيش نظامي متفرغ لهذه المهمة، حتى إذا ما جيش عمر بن الخطاب رضي الله عنه وَمَنْ بَعْدَهُ الجيوش ودون الدواوين، لم يعد هناك مجال لهذه البيعة على القتال خارج صفو جيش الدولة، وإلا كان هؤلاء الذين يتبعون على مثل هذا خارجين على جماعة المسلمين، وحل قتالهم، والأخذ على أيديهم. ذلك ما يقتضيه القرآن والسنة وسيرة السلف الصالح، فمن خرج على الجماعة كان الجزاء كما قال سبحانه: «إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يَخْرِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادُوا أَوْ يُنْصِلُوا أَوْ تَقْطَعُ أَيْدِيهِمْ أَوْ أَرْجُلَهُمْ مِنْ خَلْفٍ أَوْ يَنْفُوا مِنَ الْأَرْضِ...»<sup>(1)</sup>.

### ماذا يعني لفظ الخليفة وتاريخه في الإسلام؟

الخلافة اسم مصدر من استخلف، والمصدر الاستخلاف، وهذا المعنى دخل في الاصطلاح الشرعي في اسم الخليفة ومهمته، فقد اصطلاح علماء الشريعة على أن الخليفة نائب في القيام في سياسة الأمة وتنفيذ الأحكام، وقد توقف هذا اللقب بعد وفاة أبي بكر رضي الله عنه، ولم يُلْقَب بخليفة رسول الله صلوات الله عليه أحد من الخلفاء بعده، وإنما أطلق عليهم اسم أمير المؤمنين، وهذه الإمارة اصطلاح ليس من رسم الدين ولا من حكمه، فلنسمُّ الحاكم ولي أو رئيس جمهورية أو غير هذا من الأسماء التي يصطلح عليها إذا لا مشاحة في الاصطلاح. فما هؤلاء القوم لا يكادون يفهون حديثاً؟.

أ يريدون إطلاق اسم خليفة رسول الله، على من يحسن القيام بأمر الدين ومن يخالفه، كان أولى بهذا عمر بن الخطاب وأمثاله، وهم قدر أو أقل من أن يحملوا هذا اللقب فاستبدلوا بأمير المؤمنين، لقباً للحاكم، لا غير، لا يعطيه، امتيازاً بل هو من أفراد المسلمين ولكنه ولـي أمرهم باختيارهم.

### ب - الإسلام والعلم:

جاء في كتاب (الفريضة الغائية) تحت عنوان: الانشغال بطلب العلم ص 22 وما

بعدها:

(1) من الآية 33، سورة المائدة.

لعلنا لم نسمع بقولي واحد ينال فرث أمر شرعاً على أو فرض من فرائض الإسلام بحجة العلم، خاصة إذا كان هذا الفرث (هو الجهم) ففرث فرض عين من أجل العلم: إن من علم في ريبة الصلاة فعله أن يصلح... الخ.

ومن كتب هذا لم يقرأ القرآن، وإذا كان قد قرأ فإنه لم يفهم ما قرأ، أو أنه من آمن ببعض الكتاب وأعرض عن بعض:

فلا يعرض بعض ما أمر به القرآن الكريم وتوجيهاته إلى العلم والتعليم:

لعلنا نجد في الحديث **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** إن أول نداء فتح الله به على بيبيه إيداناً بيده الوحي قوله تعالى: «اقرأ باسم ربك الذي خلق (١) خلق الإنسان من عرق (٢) اقرأ وربك الأكرم (٣) الذي علم بالقلم (٤) علم الإنسان ما لم يعلم (٥) اللهم إني بطيء يعذر لثغائرك»: حلا ساقية بـ

له والمقراءة لخزف العلم والمطرافاته، ثم يذكر القرآن خلق الإنسان وتكوينه، ويمن الله عليه بنعمته العلم، أو بالعلم أطلى الله قدره، أدم على الملائكة المقربين في قوله سبحانه: «وعلم آدم لاسمعاء كلها» (٢) والعلم في الإسلام فتناول كل ما وجد في هذا الكون، فضلاً عن المعلم بالذين عقيدة وفريضة وأدابه وسلوكياته، ونحو ذلك.

والعلم جهاد، ففي الحديث الشريف قول الرسول عليه **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**: «من خرج في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يرجع» رواه الترمذى عن أنس رضي الله عنه. ولقد ذكر أمامة **بْنُ حَمْزَةَ** رجلان: عالم وعلبة، فقال: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم...». رواه الترمذى عن أبي أمامة، أشار إلى مهتمه بعلمه بـ

الإسلام يدعو إلى دراسة الدين وفقهه **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** قال سبحانه: «فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فَرْقَةٍ مِّنْهُمْ طائفةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيَتَذَرَّوْا فِي قَوْمِهِمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ...» (٣).

ويدعو إلى دراسة نفس الإنسان والكون في قوله: «شرفهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم...» (٤) ويدعو إلى دراسة التاريخ وأحوال السابقين من الأمم والشعوب في قوله تعالى: «أَفَلَمْ يُسَيِّرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ...» (٥).

(١) الآيات: ٥:١ من سورة العنكبوت.

(٢) من الآية ٣١، سورة البقرة.

(٣) من الآية ١٢٢، سورة التوبية.

(٤) من الآية ٥٣، سورة فصلت.

(٥) من الآية ١٠، سورة محمد.

ويدعو إلى دراسة علم النبات والزراعة في قول الله: **«فَلَيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ** (٤٤) **أَنَا صَبَّيْتَا الْمَاءَ صَبًا** (٤٥) **ثُمَّ شَقَقْتُ الْأَرْضَ شَقًا**. (١).

وإلى دراسة علم الحيوان في قول الله: **«أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْأَبْلِ كَيْفَ خَلَقْتَهُ** (٢).

وإلى دراسة الفلك في قول الله: **«وَآيَةً لَهُمُ اللَّيلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلَمُونَ**» (٣).

وإلى دراسة الجغرافيا في قول الله: **«وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُؤْمِنِينَ**» (٤).

وإلى دراسة الجيولوجيا في قول الله: **«وَمِنَ الْجَبَالِ جَدَدَ بَيْضٌ وَخَمْرٌ مُخْتَفِفٌ** **أَلْوَانُهَا**» (٥).

وإلى دراسة الكيمياء والفيزياء في قول الله: **«وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ**.. (٦).

ولو ذهينا نستقصي أوامر القرآن وحثه على العلم والتعلم ونفضيله العلماء على غيرهم، وأحاديث رسول الله ﷺ في هذا الموطن، لاحتجنا إلى كتاب بل إلى كتب. وكما بدأ القرآن في النزول بكلمة العلم وفضيله: أَقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ، كان افتداء الأسارى في بدر تعليم أولاد المسلمين القراءة والكتابة، وهكذا كانت السنة الشريفة مع القرآن تبياناً وهداية إلى العلم. وهكذا كان شأن العلم في الإسلام. فهل بعد هذه المترفة نغض من شأنه، ونقول إنه يكفي منه القليل، والله يقول: **«فَلَمَّا هُنَّ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ**» (٧).

إن هذه الدعوة الآتية إلى التقليل من فضل العلم، هي دعوة إلى الأمية والبدانة باسم الإسلام، وفيها تحريض للشباب بالانصراف وهجر دراستهم في المدارس والجامعات والامتناع عن استيعاب العلوم، علوم الدين، وعلوم الدنيا، وهي الدعوة التي أوى إليها بعض الشباب الذين غرّر بهم هؤلاء المفسدون، ونسى أولئك أن رسول الله ﷺ دعا لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما بقوله: **«اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَعِلْمِ التَّأْوِيلِ**» وفي هذا الرد على الدعوة للانصراف عن العلوم الشرعية. ثم قد روي عن زيد بن تابت رضي الله

(١) من الآية ٢٤ - ٢٦، سورة عبس.

(٢) الآية ١٧، سورة الغاشية.

(٣) الآية ٣٧، سورة يس.

(٤) الآية ٢٠، سورة النازيات.

(٥) من الآية ٢٧، سورة قاطر.

(٦) من الآية ٢٥، سورة الحديد.

(٧) من الآية ٩، سورة الزمر.

عنه قال: أمرني رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن أتعلم السريانية - وهذه دعوة من رسول الله لأحد أصحابه ليتعلم لغة أخرى غير العربية. وقال زيد بن ثابت أيضًا: أمرني رسول الله أن أتعلم له كلمات من كتاب يهود. وقال: «إني والله لا آمن بيهود على كتابي» قال زيد: فما مر بي نصف شهر حتى تعلمته له، قال: فلما تعلمته كان إذا كتب إلى يهود كتبت إليهم وإذا كتبوا له فرأيت كتابتهم<sup>(1)</sup>.

### نابلسون والأزهر وعلماؤه:

جاء في ص 23: وهناك مجاهدون منذ بداية دعوة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وفي عصور التابعين حتى عصور قريبة، لم يكونوا علماء، وفتح الله على أيديهم أمصارًا كثيرة، ولم يتحجروا بطلب العلم أو بمعرفة علم الحديث وأصول الفقه، بل إن الله سبحانه وتعالى جعل على أيديهم نصراً للإسلام، لم يقم به علماء الأزهر، يوم أن دخل نابلسون وجنوده الأزهر بالخيل والنعال . . . . ماذا فعلوا بعلمهم أمام تلك المهزلة؟

وبهذا يبلغ هذا الكتيب حدًا مفرطًا في الحط من شأن العلم وجهاد العلماء.

إذا أهملنا علوم الحديث والفقه وأصول الفقه والتفسير، والعقيدة وكل هذه العلوم الأصلية في الشريعة المنبثقة عن القرآن والسنة، فما هو قوام هذا الدين، وكيف يتعرف المسلمون أحكام الدين؟.

إن الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مكث بعد الرسالة نحو ثلاثة عشرة سنة في مكة يعلم أتباعه أصول الدين وعلومه، ولم يبدأ جهاده إلا بعد أن استقرت في قلوب جمهرة من أصحابه، كانوا هم القادة في العلم والمرجع في الفتوى.

ثم أليس في القرآن: «فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فَرْقَةٍ مِنْهُمْ طَافِقَةٌ لِيَتَنَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيَنْذَرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ . . .»<sup>(2)</sup> أو ليس فيه: «فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ»<sup>(3)</sup>.

أبعد هذا نغض من شأن علم الحديث وأصول الفقه وغيرهما من علوم الدين، وتغض ذلك من شأن علوم الحياة التي حث عليها القرآن حسبما تقدمت الإشارة إلى بعض أوامره في شأنها.

(1) سنن الترمذى ج 4 من 167.

(2) من الآية 122، سورة التوبه.

(3) من الآية 7، سورة الأنبياء.

سبحان الله: هذا بهتان عظيم. قيام مسلمان أن يقتل هلاسا من يهودة هذه  
أيام الكتب يغيب على الأزهر وعلمائه بأدعائه أنهم لم يعلموا شيئاً حتى دخل نابليون  
وجنوده الأزهر بخليهم وتعاليمهم ملائكة التاريخ: المسيطر على الأمرين هو صفت الجihad العلماء  
وقيادتهم الشعب مصر ويطاردتهم للاستعمار لعدة عهد نابليون ومن قبله ومن بعدهم هل  
خرج نابليون وأتباعه مدحورين إلا بجهاد الشعب بقيادة الأزهر؟<sup>(1)</sup> مهلا لا تأتي على ذمة

فالأصل في الإسلام التعامل مع الناس جميعاً، المسلم وغير المسلم، فيما لا يخالف نصاً صريحاً من كتاب الله أو سنة رسوله ص أو حكماً أجمع عليه المسلمين.

سمومة، ومات رسول الله ﷺ ودرعه مرهونة عند يهودي، وعمل على بن أبي طالب على بئر ليهودي بتمرات، وعقد الرسول ﷺ معاهدة مع اليهود بعد هجرته مباشرةً وظل على عهده ومعاهدته لهم حتى نقضوها هم، وجرى تعامل المسلمين في هذا العهد مع غيرهم من المخالفين في الدين في التجارة والزراعة وغيرهما ولم ينزعزوا عن جيرانهم، وكيف ينزعلون القرآن قد نزل وقال الله سبحانه لهم فيه: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ وَتَقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يَحُبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿الَّيَوْمَ أَجْلُ لِكُمُ الطَّيَّبَاتِ وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتَوْا الْكِتَابَ حُلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حُلُّ لَهُمْ وَالْمُخْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُخْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أَوْتَوْا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجْوَرَهُنَّ مُخْصَنَينَ غَيْرُ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي أَخْذَانٍ . . .﴾<sup>(2)</sup>.

هل هناك إباحة للتعامل أكثر من تبادل الطعام بين المسلمين وغير المسلمين من أهل الكتاب، وجعل نسائهم زوجات للرجال من المسلمين، كل ذلك ما لم يرد نص صريح في القرآن والسنة يمنع التعامل في شأن ما مع غير المسلمين.

ومن المأثور إعمالاً لهذه الآية الكريمة: «خالط الناس ودينك لا تكلمنه» ويوضح هذا ويؤازره الحديث الشريف الذي رواه الترمذى وابن ماجه عن رسول الله ﷺ قال: «الذى يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من الذى لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم . . .»<sup>(3)</sup>.

#### د - الخدمة في الجيش:

إن الجيش هو عدة البلاد، وهو المنوط به حماية أمنها الخارجي والداخلي وهو في الجملة معهود إليه من الشعب بحماية الأرض، والعرض.

وهو البديل المشروع للبيعة التي كانت تعقد بين أفراد المسلمين وبين رسول الله ﷺ للقتال؛ فقد كان عهده معهم أن يمنعوه (أي يدافعون عنه) مما يمنعون منه أولادهم ونساءهم وحتى إذا ما استقرت دولة المسلمين كان لها الجيش المنظم المنفرغ لهذه المهام، وهذا نوع من الجهاد، فإن المرابطة في سبيل الله من الجهاد وحراسة الحدود والتغور من الجهاد في سبيل الله. وفي الحديث الشريف: «عينان لا تمسهما النار عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله». رواه الترمذى.

(1) الآية 8، سورة المعتقة.

(2) من الآية الخامسة، سورة المائدة.

(3) ج 2 من إحياء علوم الدين للغزالى مع تحرير الحافظ العراقي للأحاديث.

## هل هناك وجه للمقارنة بين جيش مصر والتتار؟

إن المقارنة ظاهرة حتى من تلك النبذة التي ساقها كتب (الفرضية الغانية) نقلًا من فتاوى ابن تيمية.

إذ كيف نقارن بين جيش مصر الذي له في كل معسكر مسجد وإمام يقيم بهم شعائر الإسلام، ويصومون رمضان، ويتلذّلون القرآن، ويقدمون أنفسهم فداء لاسترداد الأرض وتطهير العرض هاتفين في كل موقع: الله أكبر، وبين التتار الذين وصفهم ابن تيمية بقوله: قد شاهدنا عسكرهم، فرأينا جمهورهم لا يصلون، ولم نر في عسكرهم مؤذنًا ولا إمامًا. وقد أخذوا من أموال المسلمين وذرياتهم وخرّبوا من ديارهم ما لا يعلمه إلا الله.. إلخ، ما سبقت الإشارة إلى بعضه وموضوعه من فتاوى، وتاريخهم المظلم على ما تقدمت الإشارة نقلًا عن ابن الأثير المؤرخ.

## تاسعًا: أفكار سياسية منحرفة عن الإسلام وخارجية عنه:

إن مستنقى هذا الكتب وموارده في جملته أفكار طائفية الخوارج، وهم جماعة من أتباع علي بن أبي طالب رضي الله عنه، خرجوا عليه بعد قيوله التحكيم في الحرب التي كانت بينه وبين معاوية بن أبي سفيان في شأن الخلافة، ثم انقسم هؤلاء الخوارج من بعد ذلك إلى نحو عشرين فرقة، كل واحدة منها تكفر الآخريات، وقد سموا بهذا الاسم: إما - على حسب زعمهم وأوهامهم - لخروجهم في سبيل الله. وإما للخروج على الأمة والجماعة، وهذا هو واقع التسمية، لأنهم في جملة مذاهبهم قد حكموا بالكفر على سيدنا علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه وعلى أبنيه الحسن والحسين، سبطي الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه، وابن عباس وأبي أيوب الأنباري، كما أكفروا أيضًا عائشة وعثمان وطلحة والزبير، وأكفروا كل من لم يفارق علياً ومعاوية بعد التحكيم، وأكفروا كل مسلم ارتكب ذنبًا<sup>(1)</sup>.

وهي في ذات الوقت أفكار استشرافية روجها المستشرقون وأتباعهم في مصر وغيرها من بلاد المسلمين، محرفين الكلم عن موضعه، مطلقين على بعض آيات القرآن عناوين لا تحملها ولا تصلح لها، متأولين هذه الآيات بما يطابق أغراضهم وأهواءهم، ابتغاء فتنة في الدين يثرونها بين الناس حتى تتبّع عليهم الأمور، فهم كمثل الشيطان إذ قال للإنسان أكفر فلما كفر قال إني نبغي مثلك<sup>(2)</sup>.

(1) كتاب الفرق بين الفرق للبغدادي المتوفى سنة 429 هـ، ص 193.

(2) من الآية 16 من سورة الحشر.

هؤلاء الخوارج - في تاريخهم القديم وما أشبهه الليلة بالبارحة - لما طلبوا من عبد الله ابن الزبير حين أرادوا الانضمام إليه في قتاله مع الأمويين بعد أن أكفروا على بن أبي طالب والزبير وطلحة، ولما طلبوا منه البراءة من هؤلاء رد عليهم بقوله<sup>(1)</sup> إن الله أمر وله العزة والقدرة في مخاطبته أكفر الكافرين وأعنى العاتين بأرق من هذا القول فقال موسى وأخيه، صلي الله عليهما:

﴿إذهبا إلى فرعون إنك طغى﴾<sup>(2)</sup> فقولا له قولنا لعله يذكر أو يخشى﴾.

فيم الآن يذيعون هذه الأفكار التي انطمست، ولم تبق إلا في بطون الكتب يقرؤها الدارسون لتاريخ الفرق .

هذا ولا ينبغي أن يطلق على هؤلاء الذين اتخذوا هذا الكتيب منهجاً وصف الجماعة الإسلامية، أو المفترضين في الدين، أو المتعصبة له، لأن الدين لا ينحرف، وإنما ينحرف عنه. ومن تنطرف في الدين فقد انحرف عنه، فقد قال رسول الله ﷺ لأولئك النفر من أصحابه الذين ذهبوا إلى بيته يسألون عن عبادته فلما أخبروا بها عذوها قليلة، وقال أحدهم: مالنا وما له، لقد غفر الله ما تقدم من ذنبه وما تأخر، أما أنا فإني أصوم ولا أفطر وقال آخر: وأنا أقوم الليل ولا أنام وقال ثالث: وأنا أعزّل النساء ولا أنزوج، فلما قابلهم رسول الله ﷺ قال لهم: أنتم الذين قلتم يا بارحة كذا وكذا. قالوا: نعم فقال لهم: أما أنا فأقوم وأنام وأصوم وأفطر وأنزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني. هؤلاء لم ينحرفوا عن الدين، فلم يتركوا العبادة ولكنهم تغلووا فيها فرذهم الرسول إلى الصواب، إلى العمل الوسط الذي يستديمون به طاعة ربهم، والقيام بفرائضه، يحلون الحلال ويحرّمون الحرام .

### هل الجهاد فريضة غائبة؟

إن الجهاد ماض إلى يوم القيمة. والجهاد قد يكون قتالاً، وقد يكون مواجهة النفس والشيطان. وإذا أمعنا النظر البصير في آيات القرآن الكريم وأحاديث الرسول ﷺ في شأن الجهاد بالقتال نجد أوامرها في هذا موجهة إلى قتال الكفار الذين تربصوا بالإسلام ونبي الإسلام، وأرادوا إطفاء نور دعوه وقضاء عليه، ولم يكن قتالاً لنشر الدعوة وإنكراه الناس على الدخول فيها قسراً وجبراً كما سلف.

(1) كتاب العقد الفريد ج 2 من 394.

(2) الآياتان 43، 44 سورة طه.

ولذلك لا نجد في القرآن الكريم، ولا في السنة الأمـر بالقتال موجـهاً ضد المسلمين أو ضد المواطنين من غير المسلمين، إذ قد سـمى الإسلام هـؤلاء أـهل الذـمة، لهم ما لـنا وـعليـهم ما علينا من حقوق وـواجبـات، وأـمر المسلمين بـترك أـهل الكتاب وـما يـديـنـون، فيما يـخص العـقـيدة وـالـعـبـادـة. فإذا حـدـثـ ما يـسـتـدـعـي القـتـالـ دـفـاعـاً عنـ الـدـينـ وـالـبـلـادـ، فـذـلـكـ ما يـدـعـوـ إـلـيـ الإـسـلـامـ، وـيـحـرـصـ عـلـيـهـ، وـيـقـومـ بـهـ الـجـيـشـ الـذـيـ اـسـتـدـعـ، وـأـعـدـ، وـأـنـيـطـتـ بـهـ هـذـهـ الـمـهـامـ، وـهـذـاـ هوـ الـجـهـادـ قـتـالـاـ. وـيـكـوـنـ الـجـهـادـ بـمـجـاهـدـةـ الـنـفـسـ وـالـشـيـطـانـ، وـهـذـاـنـوـعـ الـجـهـادـ الـمـسـتـمـرـ الـذـيـ يـنـبـغـيـ عـلـيـ كـلـ إـنـسـانـ، وـعـلـىـ الـمـسـلـمـ بـوـجـهـ الـخـصـوـصـ أـنـ يـجـاهـدـ نـفـسـهـ حـتـىـ يـصـلـحـ مـنـ أـمـرـهـ وـتـنـطـعـ عـلـىـ الـخـيـرـ وـالـبـرـ وـالـأـمـانـةـ وـالـلـوـفـاءـ بـالـعـهـدـ، وـمـغـالـيـةـ الـشـيـطـانـ وـالـشـرـ، سـعـيـاـ إـلـىـ طـاعـةـ اللـهـ وـمـرـضـانـهـ، وـأـدـاءـ فـرـانـصـهـ وـالـإـنـتـهـاءـ عـمـاـ نـهـيـ اللـهـ وـرـسـوـلـهـ عـنـهـ.

ولا يـكـوـنـ الـجـهـادـ بـاـكـفـارـ الـمـسـلـمـينـ، أـوـ بـالـخـرـوجـ عـلـىـ الـجـمـاعـةـ، وـالـنـظـامـ الـذـيـ اـرـتـضـتـهـ فـيـ نـطـاقـ أـحـكـامـ الـإـسـلـامـ.

ولا يـكـوـنـ الـجـهـادـ بـتـأـوـيلـ آـيـاتـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ وـأـحـادـيـثـ رـسـوـلـ اللـهـ عـلـيـهـ الـسـلـيـلـةـ إـلـىـ مـاـ لـاـ تـحـمـلـهـ الـفـاظـهـاـ، وـتـحـمـيلـهـ مـعـانـيـ لـاـ تـحـتـويـهـاـ، وـإـلـاـ كـانـ تـحـرـيـفـاـ لـلـكـلـمـ عـنـ مـوـاضـعـهـ وـهـوـ مـاـ نـهـيـ اللـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـيـ عـنـهـ.

ولا يـكـوـنـ الـجـهـادـ بـقـتـلـ الـنـفـسـ الـذـيـ حـرـمـ اللـهـ قـتـلـهـ؛ لـأـنـ لـهـ نـطـاقـ حـدـدـهـ اللـهـ، وـأـمـاـ الـجـهـادـ فـيـ مـوـاضـعـهـ فـهـوـ مـاـضـ إـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ، جـهـادـ بـالـقـتـالـ إـذـاـ لـزـمـ الـأـمـرـ دـفـاعـاـ عـنـ دـيـنـ اللـهـ وـعـنـ بـلـادـ الـمـسـلـمـينـ، وـعـنـ الـنـفـسـ وـعـنـ الـمـالـ وـعـنـ الـعـرـضـ، وـجـهـادـ لـلـنـفـسـ حـتـىـ تـكـوـنـ فـيـ طـاعـةـ اللـهـ، وـمـجـاهـدـةـ لـلـشـيـطـانـ، فـلـيـسـ الـجـهـادـ فـرـيـضـةـ غـائـبـةـ، وـلـكـنـ فـرـيـضـةـ مـاضـيـةـ إـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ فـيـ حـدـودـ أـوـامـرـ اللـهـ، وـكـمـاـ فـسـرـ رـسـوـلـ اللـهـ قـوـلـهـ سـبـحـانـهـ: «وـأـنـ هـذـاـ صـرـاطـيـ مـسـتـقـيمـاـ فـأـتـبـعـوـهـ وـلـاـ تـبـغـوـاـ السـبـيلـ فـتـفـرـقـ بـكـمـ عـنـ سـبـيلـهـ ذـلـكـ وـصـاـكـمـ بـهـ لـغـلـكـمـ تـنـقـونـ»<sup>(1)</sup> صـدـقـ اللـهـ الـعـظـيمـ

وـالـلـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـيـ أـعـلـمـ.

مـقـتـيـ

جـمـهـورـيـةـ مـصـرـ الـعـرـبـ

جـادـ الـحـقـ عـلـيـ جـادـ الـحـقـ

(1) الآية 153، سورة الأنعام.

## أحداث إصدارات

الدكتور

محمود عمار

ضمن سلسلة (في التدوير الإسلامي)

٣٦- أزمة الفعل العربي .

٣٧- في التحرير الإسلامي للمرأة .

٣٨- روح العصارة الإسلامية .

٣٩- الغرب والإسلام اقتراحات لها تاريخ .

٤٠- المساحة الإسلامية .

٤١- الشيخ عبد الرحمن الكواكبي هل كان علمانياً؟

٤٢- صلة الإسلام بصلاح المسيحية .

٤٣- بين التجديد والتحديث .

٤٤- الواقع والتنمية المستقلة .

٤٥- أزمة الفكر الإسلامي المعاصر .

٤٦- إسلامية المعرفة ماذ تعنى؟

٤٧- الإسلام وضرورة التغيير .

٤٨- النص الإسلامي بين التاريخية .. والاجتياه .. والجمود .

٤٩- الإبداع الفكري والخصوصية الحضارية .

٥٠- الإسلام والمرأة في رأي الإمام محمد عبده .

٥١- الإصلاح الديني في القرن العشرين (الشيخ المراغي نموذجاً) .

٥٢- فكر التنوير بين العلمانيين والإسلاميين .

٥٣- اجتياه الرسول .. وقضايا وفتواه .

٥٤- شبهات واجيات حول مكانة المرأة في الإسلام .

٥٥- السلفية واحدة؟ .. أم سلفيات؟

٥٦- فضيلة الشیخ جاد الحق على جاد الحق .

٥٧- تقديم / د. محمد عماره .

٥٨- د. محمد عماره .

٥٩- د. محمد عماره .

٦٠- فضيلة الشیخ جاد الحق على جاد الحق .

٦١- تقديم / د. محمد عماره .

٦٢- د. محمد عماره .

٦٣- د. محمد عماره .

٦٤- د. محمد عماره .

٦٥- د. محمد عماره .

٦٦- د. محمد عماره .

٦٧- د. محمد عماره .

٦٨- د. محمد عماره .

٦٩- د. محمد عماره .

٧٠- د. محمد عماره .

٧١- د. محمد عماره .

٧٢- د. محمد عماره .

٧٣- د. محمد عماره .

٧٤- د. محمد عماره .

٧٥- د. محمد عماره .

٧٦- د. محمد عماره .

٧٧- د. محمد عماره .

٧٨- د. محمد عماره .

٧٩- د. محمد عماره .

٨٠- د. محمد عماره .

٨١- د. محمد عماره .

٨٢- د. محمد عماره .

٨٣- د. محمد عماره .

٨٤- د. محمد عماره .

٨٥- د. محمد عماره .

٨٦- د. محمد عماره .

٨٧- د. محمد عماره .

٨٨- د. محمد عماره .

٨٩- د. محمد عماره .

٩٠- د. محمد عماره .

٩١- د. محمد عماره .

٩٢- د. محمد عماره .

٩٣- د. محمد عماره .

٩٤- د. محمد عماره .

٩٥- د. محمد عماره .

٩٦- د. محمد عماره .

٩٧- د. محمد عماره .

٩٨- د. محمد عماره .

٩٩- د. محمد عماره .

#### إصدارات أخرى للدكتور / محمد عماره

- معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام .
- القدن الشريف رمز الصراع وبواية الانتماء .
- الوسيط في المذاهب والمصطلحات الإسلامية .
- الإصلاح بالإسلام .
- الإسلام والتحديات المعاصرة .
- الإسلام في مواجهة التحديات .
- الاستقلال الحضاري .
- المقارنة الجديدة على الإسلام .
- مقام العقل في الإسلام .
- الفريضة القافية .



الطباعة والنشر والتوزيع

# الفريدة المعاصرة

## جذور وحوارات .. دراسات .. ونصوص

- منذ ما يقرب من نصف قرن. أصبحت «ثقافة العنف» - المستطلة بظلال الفكر الإسلامي - ظاهرة تجذب شرائح من الشباب المسلم جيلاً بعد جيل.
- ولم تقف هذه الظاهرة عند «الفكر». وإنما غدت «ممارسات» هرت - وتهز - الاستقرار في المجتمعات الإسلامية. بل وفيما وراء عالم الإسلام.
- ولقد تميّزت في هذه الظاهرة الجماعات التي فقهت حقيقة الجهاد القتالي. فاختصت به الأعداء والمستعمرين والغراة. بينما تنبّكت شرائح أخرى هذا الطريق. فحكمت بالكفر والردة على دول الإسلام وحكامها. ووجهت عنفها إلى قلب عالم الإسلام.
- وأن هذه الظاهرة لا تزال حية وفاعلة - رغم المصير البائس الذي انتهى إليه جيل من الشباب الواعد الذي سلك هذا الطريق - فإن عرض أفكار هذه الجماعات - بأمانة وموضوعية - وإدارة الحوار الفكري البناء مع مقولاتها. هو فرضية فكرية.. تحملها صفحات هذا الكتاب.. داعية مختلف الفرقاء إلى كلمة سواء.

د. محمد عمارة

